FIRST EDITION:

# Published with the financial aid of the University Grants Commission and the Gujarat State

Printed by Ramanial J Patel Manager The Maharaja Sayajirao University of Baroda Press (Sadhana Press) Near Palace Gate, Palace Road Baroda and published on behalf of the Maharaja Sayajirao University of Baroda by Dr Bhogilal J Sandesara, Director Oriental Institute Baroda, February 1964.



Price Rs. 10-00

Copies of this work can be had from --

If it Manager ! A

THE UNIVERSITY PUBLICATIONS SALES UNIT
Near Palace Gate, Palace Road, Baroda.

Introduction 1-32

What is Mallapurāṇa? 1-3, Manuscripts 3-8; Summary of Mallapurāna 8-12; Classification of Mallas 12-13; Classification of exercises 13-20, Time of exercise 20; Massage 20-21, Use of the training 21; Wrestling matches 21, Arena 21; Wrestling 22; Wrestling grips 22; Prize distribution 22, Mallas of Mallapurāna 22-25; Vajramusti wrestlers—their training and wrestling 25-28; Economic conditions 28; Diet 28; Modern evolution of their exercises 28-29; Vajramusţi or Muşti 29-32.

| Text of Mallapurana                              |    |    | 1-8   |
|--------------------------------------------------|----|----|-------|
| Index                                            |    |    | 90-9  |
| Plates                                           |    |    |       |
| Plate I The first page of the Ms. B — Bhandarkar |    |    | 3     |
| Oriental Research Institute Collection, Poona.   | •• | •• |       |
| Plate II The last page of the Ms B Bhāṇdārkar    |    | •• | 1     |
| Oriental Research Institute Collection, Poona    |    | •• |       |
| Fig. 1 Workship of Nimbajādevī in the arena      |    |    | 26-27 |
| Fig. 2 Wrestlers leaving the gymnasium           |    |    | 26-27 |
| Fig. 3 Vajramuştı Wrestling · Beginning          |    |    | 30-31 |
| Fig. 4 Vajramuştı Wrestling: Middle stage        |    |    | 30-31 |
| Fig. 5 Vajramuştı wrestling: End                 | •• | •• | 30-31 |
| Fig. 6 The Vajramuştı—the smaller Vajramuştis    |    | •• | 30-31 |
| are for games and the bigger for warfare         |    |    |       |

## Acknowledgements

The authors are most grateful to Shri J. S. Pade, Dr. U. P. Shah and Dr. S. D. Parekh for their willing cooperation, suggestions and help rendered at various stages of the preparation of this work. They are also indebted to Shri Staram and Laxminarayana Sagar, the Vajramusti wrestlers who supplied a copy of the printed text as well as gave very valuable information, and an opportunity of photographing their activities.

We are also thankful to the Bhandarkar Oriental Research Institute for the loan and use of the Manuscript of Mallapurana. We are highly grateful to the Madras Museum for a photograph of Vajramusti published as Figure 6.

Baroda 26'1/64 B. J. Sandesara R. N. Mehta

#### INTRODUCTION

## I. What is Mallapurana

Mallapurāṇa is a Purāna of the Jyeşthī Mallas or a caste of professional wrestlers found in Gujarat, Rajasthan, Maharashtra, Mysore and other parts of India. They claim Gujarat as their place of origin. The term 'Purāṇa' is used in India from a very long time in the sense of Purānam Ākhyānam i.e. the ancient story. The term is loosely used to denote Itihāsa, which also narrates the old story. The Indians have used the terms Purāṇam, Ākhyāna and Itihāsa in a loose way and often they are used as synonyms. <sup>1</sup>

In India from a very early period the Åkhyānas, Itihāsa and Purānas are found and they are mentioned as a branch of study, "in fact the Itihāsapurāna is actually called the fifth Veda". The stories under this literature were literary public property which was drawn upon by the Buddhist, Jains as well as by the Epic poets.

But our 'Purāna' texts are comparatively late and " at least from the Sutra literature, the real existence of works whose contents approximately agreed with our Purāṇa texts could be proved." From this high antiquity upto the present day Purānas were written. Some books claim for themselves the proud title of Purāṇas while others rest content with the claim of the part of an old Purāṇa.

Puranas are defined as consisting of five characteristics: { r} Sarga: creation {2} Pratisarga: recreation (destruction or Pralaya and recreation) {3} Vanisa: geneology {4} Manvantara: time cycle from one Manu to the other {5} Vanisanucarita: the history of the dynastics.

When the Pauranic literature is surveyed it is found to contain data which are either more or less than that expected by the above-mentioned standard definition. Some Puranas are sectarian, some deal with the rights and duties of Caste and Astama and occasionally parts of Sankhya and Yoga Philosophy, Dhanurveda fine arts and many other diverse subjects are interwoven.

In the Pauranic literature there are eighteen Maha-Puranas: Bhrama,

<sup>1</sup> M. Winternitz, A history of Indian Literature, p. 311, University of Calcutta, 1027.

<sup>2</sup> Ibid. p. 313.

<sup>3</sup> Ibid. p. 519.

Besides this definition, there are others which give the characteristics of the Puranas. These ten characteristics are for Maha Puranas and the five characteristics are for Upapuranas. Winternitz, op. cst. 522, in. 2.

Padma, Vaisṇava, Sawa, or Vayaviya, Bhāgavata, Naradiya, Markaṇdeya, Āgneya, Bhavisyat or Bhavisya, Bhramavavarta, Lainga, Vārāha, Skanda, Vāmana, Kaurma, Matsya, Garuda, Brahmāṇda!

Besides these Mahā Purānas, there are Upapurāņas, mentioned in the Puraņas themselves. Some of the Upapurāṇas deal with the Tirtha Mahātmyas, Stotras, Kalpas and Ākhyānas or Upākhyānas. These Upapurāṇas do not essentially differ from the Purānas but they are more exclusively adapted to suit the purpose of local cult and the religious needs of separate sects.

In this characteristic literature a large class of Purānas have intruded. They give the ancient stories about the origin of certain castes. These Purānis occasionally claim to be the part of some Mahā Purāṇas, but often stand in their own right as Purāṇas. The Nāgarthanḍa is of the former variety, whereas Mallapurāṇa belongs to the later variety. Besides such Purāṇas, there are others like Dharmāranya, Srīmāla Purāṇa, Anāvil Purāṇa, Vayu Purāṇa, Kāhkā Purāṇa, which are the books narrating the history of castes. They could be considered as caste Purāṇas and may be considered to be the extension of Vamānucarita, in the scare that they devote themselves to the history of some Vamsa, in a broad sense, and in this variety would be included the whole literature of the bards, and histories of different castes.

Inspite of the fact that these Caste-Puragas claim to give the story of the castes, there are much religious data which have nothing to do with pure history. Some historical material is occasionally seen through this mesh of semi-religious and semi-fictitious account of the origin of the castes. The present Puraga would be classed in these Caste-Puragas.

The term Malla is used to denote a wrestler or a boxer. In this sense the term is known from very ancient times. But it is used in the present context to mean not only a wrestler, but a sub-section of brāhmins from Modherā generally known as Modha Brāhmins, who were professional wrestlers. Here the word Malla is therefore used in rather a restricted sense.

The above discussion, clearly brings out the characteristics of the Malla Purana, which is the "Old story of the caste of Mallas from Modhera". It is

<sup>1</sup> Umternitz, of cit, p 531

<sup>\*</sup> Winternitz, of. cit, p 579

Numerous castes in Gujarat have their own Purānas. The following paramall list of it. Dharmaranja for Modh Bráhmins and Bamis, Smalla-purāna for Chmall Bráhmins and Bamis, Nagarkhanda for Nagars, Anaul Purāna for Anivil Bráhmins, Váyu Purāna for Vayadā Bráhmins and Bamās, kālikā Purāna for coppersmiths. There is also a Nāpitapurāna for the caste of barbers.

interesting to note that besides giving the mythological history of the art of Wrestlers or athletes, the work gives much information about the practices of the Indian Mallas, their classification, notes on their diet, preparation of ground for exercise and other details that are noted in the section on the summary of the Mallapurana.

#### Manuscripts

The Mallapurāṇam is known from two works, in the form of a manuscript and a printed book. The MSS is preserved in the Bhandarkar Oriental Institute, Acc. No. 369 of 1892-95. This is a paper manuscript in Devanāgarī Script and is dated 1731 Samvat (1674-75 A.D.). The detail of the MSS is given below. Henceforth it is noted as B.MS.

, The details of the B.MS. are as follows:— Place of Deposit—Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona.

Acc. No. 369 of 1892-95.

Title-Mallapuranam Author-Unknown

Age-Samvat 1731.

Age—Samvat 1731. Extent—Folios 18.

No. of lines in each Folio-about 12.

No. of letters in each line-about 36.

Material-Paper.

Script-Devanagari of Western India.

Style-Written in one uniform handwriting,

Size-27.3 cms. × 11.4 cms.

Condition-Fair with some parts moth-eaten.

Colophon-Samvat 1731 Varşe Pauşa Sukla Pakşa 11

Somavåre u Subham u likhitam dunichandrena

Eventhough this manuscript has its colophon the subject matter is incomplete, as it abruptly ends after Chapter IX with the colophon of the scribe.

The other copy is a small printed book that was published from Baroda in Saka 1833. This text contains besides the Mallapurāna, the information about Gotra, Pravara, Sandhyā, Upāsanā and other details. The text here is more or less complete but differs in part from the B.MS. The differences are noted at relevant places in the present edition.

A related work viz. Mallasastra by Devisimha is noted by Dr. E. D. Kulkarni of Poona'in a paper presented to the All India Oriental Conference at Shrimagar. But this MS. belonging to the Bikaner library is not studied in this work as it was not available.

The present text, therefore, depends upon a manuscript and printed version of the Mallapuranam,

The B. MS, is written in the Devanāgarī Script and does not differ much from the contemporary writings. The usual mediaeval form of writing is seen the presence of Sa. instead of Sa. Besides the avagraha is rarely used. The anusvāra is commonly used for Na. Na is used for Na. The irregularities of the use of Sa and Sa is often noticed. Ba and Va are of same form. Some irregular sandhis are noted. Wrong Sloka numbers are also seen. Generally the writing is chaste, in metre and style. Occasionally local dialect is seen in a number of phrases¹, and hence it betrays the place of origin of the text.

The printed book seems to have relied on a more or less complete MS. It was published by Bāburāo', alias Vyankai Sarmā, the son of Govind alias Minappā the son of Vyankai fi Sakai 832 — 1971 A. D. at Baroda. It was printed by Jaṭāsankar R. at Veerkahetra Press Co. Ltd.; near Chimanābāi Tower, Baroda. The work was financed by Kāšibāi the daughter-in-law of Vyankamā, the wife of elder Vyankamā. It was priced at Re. 1-00.

This book contains four works (1) Sukla Yajurvediya Mādhyandin Vājasaneya Āhnikam (2) Devamallotpatti (3) Modhbrāhmanotaptti (5) Mallapurānam.

As already noted this is a more complete text of Mallapuranam. It is not as 'P', "'B' comes to an end after the Chapter dealing with food, but 'P' is a more complete text. Hence after 9th Chapter the present edition entirely relies on the printed text.

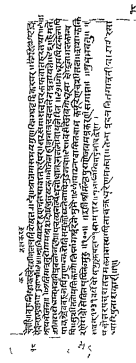
Necessary corrections are carried out in the text for making the spellings uniform. It may further be noted that the two copies were complimentary as they supplemented the missing data from each other. Still, however, these manuscripts have many lacuna which can be easily seen in the discussion in Chapter III, Chapter IV. Even 'the 4r arts as noted in Chapter VI are not correctly recorded. In the Chapter X the list of middle type of exercises is broken. The list of the exercises and ligas is also defective. The same is the case in the Chapter XI, XIV etc. All these lacuna suggest that an effort is essential to trace other manuscripts of the work for completing parts of this text,

The copyist of the MS. was probably not conversant with the subjectmatter and hence many mistakes. Partly they may be due to oversight, carelessness and not comparing the copy with the original or he might have copied from a defective text.

Bäburäo Minappä still survives and lives in Hyderabad, Deccan and works as Sitar Master. He was not a Government pahalwän.

मतिन।वश्रमेमप्रतासे योगान्तुन्नावेहत्त्त्रताद्। क्ष्म्यवनाम्द्रप्रप्रां त्राच्यात्त्री न्त्रेतम् ॥१दासरस्तातामस्तरोगमयम्द्र्यदेतारा। नारद्वेवाचापकापपन्ने विष्पत्रक्षेत्रम् । तस्यस्त्रतोमयाः।विषात्रविषाःव्यमिषाःव्यमितिष्रेतस्त्रम् । म् नामवानपावदम्यासान्तरःसम्पर्धम्यम्यासामान्यः॥५॥५पानस्तर्भर्भन्तर्भन्तर्भन्तर् अबत्वित्रामाणपतिसाम् । यासरत्येतमः ज्ञाम् ज्ञाम् योम् योनम् । एक् क्रिम्ममस्य स्पर्पित्रिय् क्रिमानस्य पापतिसाम् येत्परन्यिययेति मृक्तिस्योत्। स्रोत्स्य मत्तेवन पुराशिक्तरेणममञ्जूतिक्याकीक्त्लिकि॥धान्त्रोत्ताचाश्यपुत्रम्भाविद्यांस्या नापारम सीरमास्रचारोवितरंतुवा स्थितमत्तं वंद्यार्र्यवरिव ॥१॥ नाराप्राग्नमस्क्रिमानरंचेव मग्दर्वे बन्नमन्त्रामगरमुममात्याप्दर्वे द्यासणापुर्वे देरिनेशास्त्रिति तेत्रो त्रित्यमे बाद्रीतसां। त्यानगरस्याच " वित्त**का भ**देवे दाना मानागरभुनमा। त्रिने हेरो स्तास्त्रीतरकारमाचनित्रोत्ममनोत्रोणमुखयमण्येनेर्शास्त्रप्यंत्रोविविधान्त्रमून 174 186 i,

The first page of the MS B-Bhandarkar Oriental Research Institute Collection, Poona.



Ile last page of the Ms B -Bhandarkar Oriental Research Institute Collection Poona

Previous Work

The Mallapurana was published once as already noted above the references to Mallas and specially Jyesthimallas are found in various Sanskrit and Gujarati works. These references are collected in a Gujarati booklet "Jyesthimalla jinati. Ane Mallapurana" by one of the editors, Dr. B. J. Sandesara, published by Gujarat Vidya Sabha in 1948 A.D. Another important publication is by Shri B. Srinivasa Jetty of Bangalore, a booklet "The Jetty Community of South India and its migration from Modhera (North Gujarat)", published in 1960 as a separate work. It originally appeared in the Journal of the Mythic Society, Vol. L., No. 2. Dr. E. B. Kulkarni has given a short summary of Mallapurana in Oriental Conference 20th Session, at Bhuvaneswar

The first two works give an outline of the history of the Jetty community both in Gujarat and South India  ${\bf C}$ 

Another important publication is a Marathi work "Badodyātil Vyāyām Vidya" by late Prof. Manikrao — The notes on Vajramuşti form of exercises are reported by Vyankappa in the Vyāyām Jnāna Koša, both in Marathi and Gujarati are extremely useful

Besides these works stray articles have been published recently, due to the activity of the Jyesthimalla brothers Sutarama and Lammatayana. They are mainly instrumental in supplying useful data to the authors of these articles Date of Mallaburana:

Mallapurana, as has already been noted above, is a caste purana and hence it can be inferred that naturally it might have been written when most of the easte-puranas were composed. These caste puranas are not written much prior to the 12th century A D and the activity of writing them continued upto recent times.

Looking to the hierary phenomenon it could be expected that the present work also should be written somewhere in this period. To close down this wide chronological gap, strong evidence is supplied by the colophon of B MS which states that it was copied down by Dunichandra in Samvat 1731-1674 A D. This statement suggests that the work is at least older than the 17th century A D, but it is ruther difficult to fix the upper limit.

This Purina is unfortunately not listed by other puranas, so whatever internal evidence could be gathered is utilised to fix its date in as small a time-bracket as is possible.

The languages as mentioned in III 12-13 are Sansket, Präket, Laukika and Apabbrantis II any inference is possible from this statement it means that this work reflects the period when the Modern Indo-Aryan languages were used besides Apabbrantia, Präket and Sansket

The following words also suggest that they are taken up from the local dialect and used in Sanskrit as is clear from the statement Kathita laukikaih sabdaistathokta Malla Bhāṣayā.

läta VI.r. Tākana VI.3.5. Farakane VI.5. Khanda IX.51. Melavitva XII.30. Muhudakena XVI.4. Chadakī XVII.33. Dhokara XVII.30. VI.1.5, IX. 11, X, 11 ff. lăga utthâpapā VI.3. Ākhadhaka VI.15. Valana IX.tr. Gonitaka XI.8. Cāvayitvā XII.30. Harita XVII.6. Karadaki XVII.33. Pantāma Prada IX.38.

Use of word Hingu in Feminine gender. IX.47.

XV.s.

These words are seen in Gujaratı language and hence the inference could be drawn that the Laukuku Sabda and Mallabhāṣā is the Gujarati language in its mediaeval form. This inference could be strengthened by the consideration of the authorship. All these evidences lead one to suggest that this work falls in the period of the mediaeval Gujarati and hence may be ascribed to a period after 13th century A.D. This inference could be supported by a close study of the language of the Jain Prabandhas composed in mediaeval Gujarat.

Another interesting point for fixing the chronology can be inferred from the strong bias of Kṛṣṇa Bhakti. The religious history of Gujarat may lend some light to this problem. The Māhatmya of Bhāgavata puratya mentions Gujarat as the place where Bhakti became weak.\(^1\) This remark suggests that in Gujarat Vaisnavism was not very strong and this fact is supported by the historical evidence that the Chaulukya rulers were Saivaites, and the brāhmish here were the supporters of Saivism. The study of the Chaulukya temples also suggest that most of the Hindu temples are Saiva; but the Vaisnava temples are very few.

Sphutam Hāra

<sup>1</sup> Bhagavata, Ch. I, 47, 48.

The strong worship of Krsna in Gujarat seems to have revived after the movement of Puşţimārga in the late 15th and 16th centuries AD. So we meet with the literature with great emphasis on Kṛsna worship from these centuries onwards. The establishment of the goddes Limbajā is also attributed to Kṛsna's power in the Mallapurāna. This fact again suggests that Kṛṣna worship had really gained in Gujarat when this work was composed.

If this religious picture is considered the present work need not be placed in a period prior to about 15th century A.D. This was again a period of Hindu and Jama revival as can be gleaned through the post Chaulukyan temples in Gujarat. This period is suggested by the internal evidence of the language and religious practices as noted in Mallapurāņa. This date is closer to the Dharmāranja which was also composed in the 15th century A.D.

Summing up the evidence of the chronology of this Purana, it can be seen that it was composed before 1674 A D but not before the 15th century A.D. Authorship:

The Mullipurana brings into its discourse Narada, Brahmā, Kṛṣṇa, Balarāma and one brāhmin named Someśwara. Nowhere in the text is any name of any other person taking part in the narrative. The colophons are also silent in this respect. Dunichandra the writer of B MS, is merely a scribe, hence the evidence for authorship is extremely meagre

Still, however, in the concluding portions of the book there is specific motion of a brahmin of Kasyapa gotra (XVIII, 76). Here all other gotras that are previously mentioned are not noted. In the earlier reference (XVIII, 52.53) this Kasyapa gotra is considered to be the twelfth gotra and the statement just following it notes that Udica Jūdii Sambhutam Gotram Kasyapamena ca surgests that the audichya Brahmins are considered for this purpose to belong to the special gotra and the brahmin of this gotra is given preference for worship.

This coincidence is interesting. The Mallas are from Modhera and amongst them this Udichya Jūyāt is included for receiving their respect. This paradox can be removed if one infers that this text was written by some Audichya brithmin for the mallas. The writer would naturally desire his propeny to proper from his work; so in the section of Vyāsapūjā the name of his gotra is included. From this circumstantial evidence it could be noted that this text was written by some audichya Brāhmin, for the benefit of it e Mallas. The name of the author is unknown but the major role is played by Somekara in the whole text, hence one may reasonably infer that the author of this work is an audichya brahmin, who might be a friend of Somekara for Garga Gotra.

Summary of Malla-purana .

The present collated text of Wallapurāna runs into 18 Adhyāyas or Chapters

The FIRST CHAPTER begins with the prayers offered to the Hands of Visnu (Hiri) and the famous opening sloka from Mahābhārata The exposition of Mallapurāna begins by the query of Nārāda to Brahmā. Brahmā informs him that Kṛṣṇa and Balabhadra were moving towards Dwārkā after destroying Kainsa. They came to Mayurava Mbāla, a town of Brāhmins where Rama has performed penance and established the brāhmins. The details of the geographical position of Mayuravambālam is given as sociupying the central position in Dharmāranya. It is near Moheraka and to the east of Lohāsura. The different names of Mayuravambālam is given as 18āna, Srīmālaka, Mayuravambālam, Devālayam, <sup>1</sup> Kṛṣṇa and Balarāma were warmly greeted by the town.

SECOND CHAPTER details out the questions asked by Someśvara of Garga gotra Kṛṣṇa asks the well being of the people of the town, and hearing the answer in positive, he asks Someśvara to accept the Mallavidyā that he gave him. The glory of Mallavidyā is sung and Someśvara is asked to accept it. Someśvara questions Kṛṣṇa about the reasons of upholding this knowledge by him. To this question Kṛṣṇa answers that it was upheld for destroying Madhu Kaiṭabha, Kamsa, Muṣṭika, Canūra Someśvara is pleased and further asks Kṛṣṇa to explain Mallaveṣa, the method of killing Kamsa, Canūra and Muṣṭika Kṛṣṇa tells the story about his childhood and the method of destroying them.

THE THIRD CHAPTER opens with the beginning of the preparations of training and Kṛṣṇa gives a discourse on the types of Mallas fit for receiving the training He devides Mallas in Jyeṣṭhī, Antarajyeṣṭhī, Gopakula and Bhaviṣya.

1 The geographical position suggest Delmal, which is considered as the traditional place of origin of Jyesthimallas But the connection of Isana, Srimalaka and Mayuravambalam with Devälayam - Delmäl is difficult to explain This Delmäl is at a distance of about 10 miles to the west of Modherā. The description of this village suggests that the author knew this site, because he does not mention any river in the vicinity, but speaks of step-wells, wells and ponds which exist here. Moreover a small tank with earthen dam existed on the east of Delmäl. On its West bank there is a broken temple of Chauluky an age. Today it is locally known as that of Palechi Mata or Palammätä. Besides this, old temples are existing here, which justify the author's version that there were many temples. All these observations lead one to identify this Devälaya or Mayuravambālam with Delmāl of North Gujarat where Jyesthīs still live and carry on agricultural activity. A small unused Gymnasium, the temple of Lumbaja give additional support to this identification.

Their characteristics, strength etc. are given. The 64 qualities of Jyesthi, 30 qualities of Antarajyesthi and 37 qualities of Gopakula and Adhama Mallas, 21 qualities of Adhmādhama Mallas, and 24 qualities of Bhavisya Mallas are noted. These qualities are psychological, moral and pertaining to family etc.

THE FOURTH CHAPTER describes the five (Pañcanga) characteristics of the Mallas The Mallas are classified as Uttima, Madhya, Adhama and then they are further classified in five different varieties as Asthisāra, Mānsasāra, Medasāra, Asthi-Mānsasāra, and Medasthisāra Their physical characteristicare given

THE FIFTH CHAPTER is again a classificatory one. It devides the Mallas in eight varieties as (1) Yuvā, (2) Prānavāna, (3) Jyesthi, (4) Antarjyesthi, (5) Gopakula, (6) Bhavisya, (7) Bāla and (8) Vrādha. They are further devided in five types as (1) Gaja, (2) Vrsa, (3) Simha, (4) Mrga and adds (5) Bhavisya as the fifth type. Their fitness for fight and their characteristics are further developed in this chapter.

CHAPTER SIXTH discusses the various positions and actions of the mallas and then describes the strength of various mallas. The varieties in this respect are noted as Urbsāra, Skandhasāra, Bhujasāra, Katisāra and Janusāra. After this the Rangabhūmi or wrestling arena is described as Ākhādhaka. Its three varieties as low, level and high are described and the three dimensions for cubits, 50 cubits and 21 cubits are noted. Its square, triangular, and circular shapes are described. The colours of the earth in the Ākhādhaka are noted and instructions are given to keep the earth free from kankar, wood, iron and other injurious objects.

This is followed by the routine of the mallas. Before going to the Äkhädhaka the malla should get up in the morning, attend to the nature's call, clean the mouth and say his morning prayers.

After going to the Åkhādhaka he should perform Prānāyāma, bon down to the earth (Bhūmivandana) and then take evereises Various undesirable persons and activities which are to be avoided are also noted. Then religious ceremonies such as Jaṭabandhana, Pradakṣīṇā, Mantrasādhanā, Sudarsanasthāṇana, worship of Gods such as Kṛṣṇa, Ḥuladhara Dharādhara and Vāsukl are orduned. Then Kacchabandha and beating of arms is noted. Then the assembled mallas should bow down to Goddess earth. Take some earth from the Ákhādhaka and smear their bodies with it. After that they should exercise themselves. The 41 arts known to Mathkāra (who seems to be an equivalent of modern coach) are incompletely noted.

CHAPTER SEVEN opens with a mention of the noises which should not be made while taking exercises. Their evil effects should be avoided by Sudar-

sana Mantra. Then follows ten noises which are beneficial They are conducive to victory. The idea of various Angasthānas—Skandhasthāna, Urahsthana, Janghāsthāna, Janusthāna and Kaṭisthāna—is given The Angagyana of fourtypes of mullas (Gaja etc.) is noted These seem to be the standing positions and leg work Then various strokes (Ghītas) are mentioned Besides these Ghātas, the Vighitas are also noticed in this chapter.

The CHAPTER EIGHTH deals with the wrestling In the beginning comes the salutation (2) (tala) and then comes the various stances (drgt/) It is followed by a variety of catches (laga) The superior points for victory are noted as head, hands, belly and back. The control of the opponent is also shown as (dhāraṇa). The various methods of controlling the opponent are noted. After this seventeen varieties of Āsanas are given and again the varieties of mallas are noted.

After these varieties the exercises are classified as Alpa, Ardha and Purna and Ati. This is followed by the list of individuals who should not take the exercises. Then comes the list of those who are fit to take Alpascama (light exercises) as well as the effects of light exercises. After it the effects of Madhyaśrama (mild exercises) are noted and finally the Pürnaśrama or heavy exercises are noticed.

After exercising bath with cold water, and drinking milk, eating of grapes is enjoined. The dress and decoration of body is noted and finally the proper diet is prescribed.

CHAPTER NINE begins with the advantages both social and physical of the exercises and summaries the contents of chapter eight. It also mentions the varieties of exercises, their annual routine, the days when exercises should not be taken. Then the advantages of udvartana, and safan are noted. The details of the food stuff are given. In this list the advantages of condiments, flesh, curd, milk, vegetables drinks, sugar, glice, rice, barley, wheat, mudga (green gram), gram, adhaki (tuvera), masa are noted. This is followed by an interesting table of materials to be consumed in different seasons.

In Hemant heavy food with wheat as the base, and a variety of sweets with ghee and jaugary is recommended. In Vasanta the food consisting of barley and wheat cold water, application of sandle paste etc are recommeded. The good qualities of flour is eight time that of rice. Milk is eight times superior to flour. The mass is eight times superior to milk and ghee is eight times superior to mass is noted.

CHAPTER TENTH details out sixteen varieties of exercises such as (1) Rangaśrama (2) Stambhaśrama, (3) Bharamanika Śrama, (4) Śvasapreranika bhyasa (Stamina building), (5) Sthapitaśrama, (6) Uhipoha Śrama, (7) Guru Gonitala, (8) Laghu gonitaka, (9) Pramadāśrama, (10) Āmardakiśrama, (11) Āsthādanka, (12) Kundakarsank (circular movements), (13) Anyakikarasima, (14) Jalaśrama, (15) Parānārohanā, (16) Bhojanordhvabhramanīkā. Besides these, the exercises are characterised as Uttam, Madilyama and Adhama. The Rangaśrama is considered to be the best. The middle types are Stambba, Bahusrama, Guru and Laghu Gonitaka, Gadāśrama, Chonaksframa. The Adhamas (1) Jalaśrama, (2) Sopanaroguruśrma, (3) Bhojanordhvabramanikā (4) Angakāvartanābhyāsa are noted as seven Adhamaśrama. But the list does not figure out all the seven śramas suggesting thereby that the text is defective Besides these, fifteen catches (lāga) are noted and the three types of going upon a Mallastambha and the advantages of Mallastambha. This chapter is highly defective.

The ELEVENTH CHAPTER opens with the classification of mallas (as Asthisāra etc.) and the details of the forms of Bāhu Preramka (Danda (\*\*)) exercises are noted. It describes the Uhāpoha with another malla, and the seventeen varieties of Guru Gonitaka exercises and the advantages thereof, the Pidanaka and its exercises. The Gadābhyāsa, Chotankābhyāsa Kundakāvartana (circular movements), Karkaraśrama, Jalaśrama, Sopanrohana, exercises are noted with their benefits to physical culture

After them massage is noted as Mardanā. It is classified as Bhimasenī, Nūrnāyanī, Chitrim and Masm. The advantages of massage are described.

The TWELFIH CHAPTER deals with the question of minitaining health. The causes of diseases are given and the remedies are recommended

In the THIRTEENTH CHAPTER wrestling competitions are described. The king arranges these competitions which are seen by every body. The fight should be arranged between the equals and the bout of the different types are also noted. The 21 varieties of controls of senses for mallas are given and a few regulations for his life are also noted.

The TOURTENTH CHAPTER describes the twelve ways of victory, and some prohibitions about women. The types of courage of millias are also noted, as well as conardice. The mallts are to be invited to wrestle and then the next day the wrestling should take place in the arena. The preparation of Ringmundapa and Govindapuja is ordinined. The king winesses the wrestling in the company of queen, ministers and other persons. The Mallas field with Vajramuyti, and the king gives them presents and sends them round the town on clepl ants. After returning from their round in the town the wrestler bows down to the king, queen, prince. Here 64 Kallas are mentioned and the list of artists in Rajasabhla is given.

CHAPTER FIFTEENTH describes the varieties of wrestling such as (x) Dharanipata, (2) Asura, (3) Naram, (4) Yuddham. The details of the varieties of (1) Dharanipata, (2) Asura and (3) Dharmayuddha are given, where as the text is silent for other variety. Here impartiality by the king is ordained for the mallas.

The SIXTEENTH CHAPTER deals with the fight of Gaia, Visabha, Simha and Mrga. Here the rules of these fights are noted as well as the rules of the wrestling of Gaja-simha, Simha-vrasabha, Simha-Miga; Gaja-Miga, Gaja-Vṛṣabha, Vṛṣabha-Mṛga.

The SEVENTEENTH CHAPTER further details out the fight. It is partly incomplete but seems to detail the movements in wrestling under the term Chadaki, Dhokar etc. The various movements, Bhangas, Kartari and other types are given.

. The LAST CHAPTER glorifies these tricks and gives the summary of Mallasastra Balabhadra became angry and wanted to go to the forest but was stopped from doing so. Then the creation of Mahesvari, Vaisnavi and Brahmi, Saktı is noted Somesvara received Mallavidya and asked Krşna to be his companion in wrestling and asks for protection. Theroupon Krşna creates the goddess Limbaja for their protection. The twelve gotras of wrestlers were fixed and the method of protection of mallas and some moral code is given and the book ends with Purana Prasamsa and Vyasapuja.

Classification of Mallas -

The Mallapurana being a work on the mallas, naturally gives good information on their varieties. The classification as noted in the Purana differ from place to place. The following classifications are noticed in the work

Chapter III- Jyesthi, Antariyesthi, Gopakula, Bhavisya.

Chapter IV-Asthisara, Mañeasara, Medasara, Asthi-Mañsasara, Medasthisara Chapter V-Yuva, Pranavana, Jyesthi, Antarjyesthi, Gopakula, Bhavisya,

Bala, Vrddha, Gala, Vrsa, Simha, Mrga

Chapter VI--Urusāra, Skandhasāra, Bhujasara, Kaţisāra, Jānusāra. Chapter XI-Follows the classification of chapter IV. Chapter XV-The Gaja Vrsa Simha, Mrga, classification is given.

It is clear from these classifications that different basis are used by the author at different places. Chapter III gives the traditional list as known also from Manasollasa1 In this list only two types of mallas can be seen,

They are the Jyesthi and Antaryyesthi. They can be explained as the chief wrestlers and those who are of rather lower capacity but help the Ivesthis in training and who fight if necessary. Gopakula seems more as an appendage

Manasollasa, part, Vol II, G O. Series p 229 ff.

as the tradition seems to come from Kṛṣṇa worship. If Kṛṣṇa could develop as a Malla by staying in a cowherd family the other cowherds also could be good mallas. From such a belief this type might have been included in the classification. It may incidentally be noted that cowherds are physically strong and given proper training they would turn into competent wrestlers. The classification of Bhavisya is equally redundent as it simply implies a student under training. This is a common stage for any would-be wrestler.

Bla and Yrddha are stages in an individual's life and hence they do not represent any special class. This classification may be of some help in arranging the bouts. Prānavāna type is also equally misleading. It may only denote a man with stamma. These facts clearly show that these four varietes do not refer to different persons and hence this classification is not of much value. The other four types are just the same as noted above.

The other fourfold classification of Gaja, Sinha, etc. in again a traditional one. It also occurs in the literature on Kanassstra. It is based here on physical appearance and not any other basis:

The classification in Chapters IV and VI are based on physical characteristics and strength of the limbs. The classification in chapter VI is based on well-developed power of chest, arms, shoulders, waist and knee. Hence all the classification is based on the following basis.

- (I) Birth in caste (Gopakula)
- (2) Age (Bāla, Yuvā, Vṛddha)
- (3) Physical structure (Asthisara etc.)
- (4) Strength of limb (Urusara etc.)
- (5) Training (Bhavisya, Antarjyesthi Jyesthi).

This clearly suggests that the classifications are not necessarily based on caste distinctions. The term Jyeşlii meaning the best is derived from Jyeşlia meaning most prominent or seniormost. The term seems to have been accepted by the malias as an honorific title, and later on in the sense of a distinct caste. Gopalula is a caste classification, but its reasons possibly are religious as noted above. The other points for classification are based on an individual's age, structure, strength etc.

Classification of exercises:

As with the classification of mallas, the classification of exercises is also based on different considerations. The classifications given in the Purana are noted in Chapter VIII, IN and N.

In Chapter VIII exercises are classified as Alpa, Ardha and Pürna. The IX Chapter follows this classification,

Chapter X shows 16 types of exercises. They are (1) Rangaśrama (2) Stambhaśrama (3) Bhramanikāśrama (4) Svásapreraṇikābhyāsa (5) Uhāpohaśrama (6) Guru Gonitaka (7) Laghu Gonitaka (8) Pramdāśrama (9) Âmardakiśrama (10) Āsthānaka (11) Kundakārśnaka (12) Anyakṛtkaraśrama (13) Jalaaśrama (14) Paranarohanaśrama (15) Bhojanordhabhramanikā (16) Sthāpitaśrama.

These are further grouped in three varieties as Uttama, Madhyama and Adhama.

Uttama-Rangaśrama.

Madhyama—Stambhasramanikā, Bāhuśrama, Guru Goņitaka, Laghu Gonitaka, Gadāśrama, Chonakaśrama.

Adhama—Angakāvartana, Sramakašrama, Jalašrama, Sopanrogurušrama, Bohojanordhabhramanikā.

The varieties of exercises are tabulated below. It shows incomplete text.

|     | The varieties of exercises are tabulated below, |                                       | it shows incomplete text.               |  |  |
|-----|-------------------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------|--|--|
|     | x.1.5.<br>Sixteen śramas                        | xi                                    | x.7.11.<br>fifteen śramas.              |  |  |
| ı.  | Rangaśrama                                      | Rangasrama                            | <ol> <li>Rańgaśrama,</li> </ol>         |  |  |
| 2.  | Sthambhasrama                                   |                                       | 2. Sthambha                             |  |  |
| 3.  | Bhramanıkāśrama                                 | Bhramanikāśrama                       | 3. Bāhu                                 |  |  |
| 4.  |                                                 |                                       | 4. Bāhuśrama                            |  |  |
| 5.  | Sthāpitaśrama                                   |                                       |                                         |  |  |
| 6.  | Uhāpohaśrama                                    | Uhāpoha.                              | 5. Guru Gonitaka                        |  |  |
| 7.  | Guru Gochintakaśrama                            | Guru Goņiţaka                         |                                         |  |  |
| 8.  | Laghu Gonitakaśrama                             | Pidanaka                              | 6. Laghu Gonitaka                       |  |  |
| 9.  | Pramadāśrama                                    | Gadā                                  | 7. Gadāśrama                            |  |  |
| 10. | Āmardakīšrama                                   |                                       | 8. Chonaka                              |  |  |
| II. | Āsthādanakaśrama                                |                                       |                                         |  |  |
| 12. | Kundakaršanakāšrama                             | Kundakāvartona                        | <ol> <li>Angakâvartanābhyāsa</li> </ol> |  |  |
| 13. | Anyakıtkarasrama                                |                                       | 10. Śramakāśrama                        |  |  |
| 14. | Jalaśrama                                       | Jalaśrama                             | 11. Jalaśrama                           |  |  |
| 15. | Paranarohanasrama                               | Sopānrohaņa                           | 12. Sopanaroguruśrama                   |  |  |
| 16. | Bhojanordhvabhrama-                             | Bhoja nordha bhrama                   | 13. Bhojanordhya                        |  |  |
|     | nıkā                                            | Bāhupreraņika<br>Chotanaka<br>Karkara | bhramaņikā                              |  |  |

This is the technical part of Mallapurana. Unfortunately the traditions preserving the exact meaning of these terms have almost disappeared, but the Jeth's are still practising many forms of these exercises. From a study of the forms of exercises, the equipment and the language, an effort is made here to

explain these terms. In these efforts Chapter XI which narrates the technique of evercises is of utmost importance. It is possible that some explanations may prove to be incorrect in the light of some new material that may become available in future—Still, however, an effort in this direction would be worth-while and hence a study of these terms is undertaken. Some terms could not however be explained

Rangaśrama

This is the wrestling proper and occurs in all the lists. It is considered to be the highest type of exercise as it leads to glory and wealth. Wrestling indeed is difficult and in traditional Indian Gymnasium far more weight is placed on the proficiency in this art, which requires courage, strength, skill and stamma As it is played in the Ranga or Akhādā, it is known here as Rangaśrama. The study of Mallapurāna proves that Ranga and Akhādā are synonyms and hence this identification. Mallapurana considers it as the best form of exercises and other types which help in developing an individual to become a wrestler are considered to be of the Madhyama type.

#### Sthambhasrama

It is a type of exercise on smooth wooden pillars of a number of varieties To-dry the sthambhas are either fixed in the ground or are left hanging. The hinging stambhas have about four varieties. One is similar to that fixed on the ground. Other is a very small size stambha almost like a baton. Its variant has two purs hanging near each other. The fourth type is a long cane on which exercises are performed.

The Mallasthamabha exercises are many but the Mallapurana summarises them under the fille Stambhädhrohanam. It takes place in three ways—Tirst by the strength of the arm, second by twisting the body and third by means of legs (X. 16 ff.).

Exercise on Mallasthambha requires strength and stamina. It lays great emphasis on the turning and twisting of body and develops toughness. Mrilia-pur liva notes that it developes the strength of the body, specifically shoulders, hinds, arms, thighs, waist, leg-joints and makes the body tough and slim.

In modern practices Mallastumbha is considered to be an essential training for wrestling, but this extremely important art is fast dying out.

Genetika

This is a common form of exercise in the two lists. Gonitaka is divided in two varieties, the large and the small. The term Gonitaka and Gonita are used to denote this type. Gonita does not seem to be a Sanskrit term, but seems to be a Sanskrit term of some Gujarati term like Ghāri, which may signify an instrument like present day Caki. This traditional store ring

occurs in two varieties. The seventeen ways of exercising with this instrument suggests this identification because the exercises with Chaki also have close similarity in performance. It requires to be lifted swung put on head etc. This large Gonitaka is useful in developing thigh, neck and the whole body (XI 16 ff.)

It is interesting to note that Laghu Gonitaka is not noted in the forms of exercises in Ch XI Possibly it is represented by another name the Pindanaka They are Pindla small circles and may be identified with present day Naji They are stone rings with a central bar and are used almost like iron dumb-bells. The description of these Pindanakas immediately follows that of Guru Gonitaka (XI 27 ff) They develop arm joints hands and upper arm. This description helps us in the identification as the Najis also develop these parts of the body.

#### Pramada

This is a rather difficult term to be explained but in Chapter XI its place is taken by Gada. From this coincidence one may infer that in the first list the term Pramada is used in grammatical sense. It is represented in the second list as Gada and the same term is used in Chapter NI. The heavy Gada Mudgara Karela and other types of clubs are used for exercising arms shoulders writsts.

## Jalaśrama

Jalafarama is noted in all the lists of Vallapurana. It is classified as Alman form of exercise perhaps because it does not directly help the wrestling From this term swimming could be inferred. Swimming is a good form of exercise but it was not developed to a highly competitive stage to which it has reached to-day. It was more or less a complimentary evercise which developed chest and arms. This idea seems to exist as only the underwater breast stroke dog paddle or the over arm trudgen and back strokes were known. The crawls and butterfly stroke meant for speed and development were unknown in India as well as in most of the other countries. Looking to this state of the art of swimming it was not given high prominence but was accepted as an item of exercise.

#### Sopānarohana

This term seems to be difficult to explain. It is a well known fact that running up a ladder is a good form of exercise. But one does not know whether this term was used in this sense as it is written in three variants such as Sophancohana Sophancohana Paranarohanasframa. These terms can be interpreted in different ways. One of the meanings is already noticed the others may signify that it is an exercise in which at least two persons participated.

It may be like the pyramid building as practised to-day or lifting another man and walking. All these interpretations seem to be valid and hence a definite explanation of this term is not possible. All these forms of exercises are wellknown.

# Kuṇḍakāvariana

lq i

This seems to be a form of exercise in which circular movements are entailed. The Vajramuşii exercises have a number of calasthenics in which circular movements, tumbling etc. are involved and these exercises seem to have been noted here as their effects such as development of thighs, waist, building up wind-power and strengthening of heart are specially mentioned. The Vajramuşti circular movements are quite fast and they are something like the circuit exercises that are recently developed.

## Bhojanordhavabhrananikā

The meaning of this term is not clear and what is its relation to Bhramapikā is also not certain. Bhramapikā seems to be again Calasthenics, possibly on the ground. It may mean simply a walk after the meals. Kundakāvartana also may be interpreted as some type of calesthenics. Svēsaprennikāšrama

This does not seem to be any specific exercise, but it suggests the quality of exercises which develop stantina. These are running, skipping and related types that induce heavy breathing and train an individual to work hard under the conditions of 'oxygendebt'.

## Ukāpokašrama

This is no exercise at all. It is only at the most discussion, planning and thinking. Eventhough this activity does not require any gymnastic or athletic ability, it is an extremely important part of the preparation. Instructions are given and plans are drawn for success in a meet. This activity includes a major part of theory and coaching hints.

# Bāhuþreraņikašrama

This exercise seems to be identical with the Dandas, that are a very common traditional form of exercise, from the description of the advantages noted in Chapter X1, 9-12. This seem to be the Bähuśrama of Chapter X.

## AsthIdanaka

With the present day danda, baithal as are closely related. The exercise noted as Asthadanaka probably seems to represent this type. It has many varieties and are useful for strengthening the lower parts of the body.

## Åmardakliframa

This exercise seems to indicate the effects of massage on the massagist, this inference is made possible because massage is noted as Mardana and a 3

derivative from it may be the amardakiśrama. It is well-known to the massagists that giving massage is quite a streneous form of exercise. It might also mean the passive form of exercises felt while under going massage Sthābitašrama

This term seems to imply the standard exercises but what were the exercises that were considered to be standard is difficult to say. To day the standard exercises are Danda, Baithaka, Mallastambha and Wrestling

## Anyaikriakaraśrama

This seems to indicate the exercises in pairs. They are different from wrestling proper and include pulling, pushing and other movements. This type always require another partner and hence the use of this term

## Chotanaka and Karkara

These terms are difficult to explain. Eventhough they are noted, their references are very vague. The former seems to be a form of arm exercise but what is its exact form is difficult to explain

Similarly Karkar is also a difficult term Perhaps it seems to indicate exercise for lower parts of the body which helps slimming

## Ansakavariana

The term may mean the twisting exercises if it is taken to be one word The context does not help to arrive at a definite explantion. Even if the whole term is a combination of two items-Angaka and Avartana, it is difficult to assign definite meaning to each.

#### Sramabalrama

These may include the exercises of a Sramaka but the term Sramaka cannot be easily explained

The above discussion suggests that the list of exercises specially in Chapter X are sophisticated, but that in Chapter XI is more realistic as it specially narrates the forms of exercises and their effects. The tradition of Indian Gymnastics is also partly preserved and partly lost. The major part of the tradition is still preserved by the Tyesthimallas. The varieties that appear to be lost are due to the use of new terms. The old terms have become obsolete. This being the case it is difficult to know whether the instruments such as Antar pakad Santola etc were used from high antiquity or introduced at a later stage Besides this the Mallapurana is almost silent about the nomenclature as well as explantions of a variety of exercises which are meant for strengthening and bodybuilding In this respect it does not serve as a good hand book

## Exercises-their suitability and quality

The exercises are noted by the purana, and the problem of the amount of exercises and their effect is also duly considered in it. The amount of exercises is noted in the classification Alpa, Ardha, Purna and Ati (VIII, 23 24)

Physical exercises are not suitable at all times and in some cases may endanger health and life The mallas have, therefore, enjoined, the following persons not to take exercise Pinasa (persons having Nasal disease), Sofavān (having swelling), Kasa (having dry couphing), Svasa (having heavy breathing), Kyudhatura (Hungry), Bhuktavān (one who has eaten), Aksam (weak), Kşina (emaciated), Vyagra, cintātura (worried), Ajirīpavāna (dispeptic), Durbala (without strength), Strisukṣīna (weakened by sexual relation), Madapidita (intovicated), Sirrorgarta (troubled by disease of head), Bhrānta (mad), Kshudhavisjo (very hungry). Some of these disabilities are temporary and others of longer duration

Alþasrama

Alapasrama is noted as light exercise and it is defined as that form which does not lead to perspiration or heavy breathing. This definition suggests the amount rather than the types of exercises

Such Alpasrama leads to the development of strength, improves digestion, feeling of hightness and enthusiasm, stops old age, keeps muscles firm and leads to general development (Brhana).

This is recommended for children, old people, persons weakened by fever, wounded people, man with eye disease, sick, weak and suffering from weak digestion vata, heat and overwork. It is also recommended for persons, who have insufficient blood, who have observed fast and have deformed body (Kusarita)

## Ardhaframa

Ardhasrama is more strenuous than Alpasrama It is defined as the exereventhic leads to perspiration on the neck, face, atmpits, hand and leg joints and develops rither hard breathing

Ardhasrama develops pleasant mind (Saumanasa), strength, nourishment, enthusiasm, 103, happiness and builds up strength and stamma. It removes fainting, fat, bile etc.

## Pūrņašrama

This form leads to heavy perspiration all over the body and the eyes become red. It causes heavy breathing and may result in parching of throat, giddiness, fainting thirst, loss of strength, vomitting, bleeding, burning in heart and even fever.

The good effects of this form of exercise is health, strength, destruction of diseases of heart, bile, worms, Kustha. It leads to courage, endurance, good apetite and destruction of diseases

It is recommended for JJ esthl, Antarjj esthl and Gopakula wrestlers. This form includes very heavy exercises and proper care is taken to point out various

troubles that are associated with it as well as its advantages. Traditional practice in recommending exercises is fairly in line with this. Light exercises are recommended for weak, old and children. A bit heavier types are for ordinary people who do not aspire to be mallas. But those who desire to earn name are asked to work very vigourously. The general recommendation is that while taking exercises, the falling drops of perspiration should drench the ground in such a way that the figure developed by the wet ground would resemble a human form.

#### Atışrama

Eventhough this excessive form is noted it is not recommended. It is a strenuous effort beyond one's capacity (IX, 19).

The classification of these exercises is based on its amount, and the recommended types are based on experience. Some of the bad effects of Purnaframa arise due to inadequate preparation, whereas others are due to dietary and other defects which lead to many diseases

### Time of exercise

Daily exercises are recommended to be taken in the morning. The seasonal variations are also noted in Mallapurana. The winter is recommended for Pürnaśrama (December-Vprit) In the summer (May-June July) only Ardhasrama is recommended, whereas in monsoon light exercises are recommended.

Some days of rest are also enjoined. Specially Astami, Caturdasi, the lost titli, the days of Sutaka, Mahāṣṭami, Sraddhapakṣa (Piṭṛpakṣa), Akayya navami, eclipses, Akayaṭrṭiyā. These specifications generally mean that at least once a week the rest day was observed and some times more days were observed as rest days, depending upon the situation

## Massage

It is a well known dictum of the coaches that exercises, massage and rest are essential for proper training of an athlete. The Indian Mallas also recognised this aspect and had given due emphasis to massage

Massage is known as Mardani and here four types are noted as (1) Bhimseni (2) Nirayani (3) Citrani (4) Masrni

Bhimeni Mardană scems to be massage with sufficient pressure. It is supposed to remove heavy breathing, build up body, remove fatigue, reduce fat, builds stamina and beautify the body.

The massage reaching upto flesh perhaps lighter pressure than the first is supposed to induce sleep, develop lustre and courage and cleanse and beautify the body and keep the mind strady of the Asthi-Manalaira Malla.

The Bhimsen: Mardana for Mansasara is supposed to lead to enthusiasm,

joy, happiness and feeling of lightness. It gives intelligence and removes sluggistness.

Massage is supposed to reach bones and flesh. This seems to indicate the pressures of massage.

The divisions of massage are noted but their differences are not clearly stated. Bhimseni is given to the legs, Nărayani to the kness, Citraul on arms Masmi on thighs.

The Bhimsenī and Nārayanī should be given to mallas and Citranī is to be given to old and young. Citranī seems to be a comparatively light massage, It is a massage on hands only. Nārayanī is to be given to legs upto the knee, and it is fairly heavy as it is described to reach the five Dhātus.

Mas $\eta\bar{\eta}$  is rubbing of the body and thighs. It is the lightest variety of massage.

Incidentally it may be noted that the kneading, pressing, vibrating and other types of technicalities of massage are not detailed out in this section.

Use of the Training

These exercises were meant for the general development and building up of the body for the wrestling meet. The wrestling meets were arranged by the kings and their description is given in the Mallapurāna.

Wrestling matches

Wrestling is considered to be joyful, it develops enthusiasm and removes sorrow. Therefore, it is recommended that the king should always witness the wrestling match. He should invite his friends, ministers knowing the arts and clever citizens, the queen and princesses. He should also invite the mallas. The next day in the morning the king should rise early and make the mallas also rise. He should order to bring the earth for the arena.

## Arena

The arena is also described in the Mallapurāṇa. It is not the mat as is used to-day. The arena is known as Ākhāṇhaka. It is high, levelled and low. Its dimensions are three Devamāna (20 Hastas), Daityamāna (50 Hastas) and Martyamāna (21 Hastas). It is square, triangular and circular. The earth with kankar, iron, wood, stone, thorn etc. should be avoided. It appears that the general dimension was 21 hastas which is equal to about 30 feet, and the Devamāna and Daityamāna seem to be more for rhetorics rather than actual use.

The earth must be pleasing to see and as soft as that required for seedlaying and should be a hand high and levelled. It should be worshipped and Hari should be placed there and a Bijapuraka be placed in the centre of the arena. After worshipping 'Govinda' the king should see the wrestling. Wrestling:

The wrestlers should put on the Äyudha on the fingers It should be knitted with thread When the opponent is broken (defeated) the malla becomes victorious

The Vajramusti wrestling is free fight which includes kicking, pressing with knee, boxing on head, temple etc, but a hit below the chest is a foul game.

The wrestling is divided in four types (1) Dharaṇipāta, (2) Āṣura, (3) Nara, (4) Yuddba.

Dharanî păta

Dharanipata is getting the opponent down on the earth. It is achieved by the force of palm, arm or by throwing one's self down and then bringing down the enemy The fallen enemy is defeated.

Dharanipāta type of wrestling seems to be the common wrestling where victory and defeat consists in turning the opponent on the back. The wrestling types such as Bhimseni and Hanumanti seem to be of this variety.

\*\*Aura\*\*:

This type is more fierce and seems to be a free fight which includes injury to ear and nose, felling of teeth, biting, pulling of hair, throwing earth, scratching with nails, catching the neck, breaking of fingers etc.

This type of wrestling is noted as Mathara, Masura also, it seems to be equivalent to the Jarāsandhī variety known to-day. Such type leads to the fall of the malla, but he should not be killed. That is Dharmayuddha. If a malla dies the king is responsible. Once a malla falls on the ground the wrestling is stopped. The other types are not described in the Purāna.

Wrestling grips

Several grips are indicated but their execution is not very clear, but several throws can be indicated. The usual term for these grips is the laga. Generalised descriptions of wrestling are noted in Chapter 17

Prize distribution

٦

The wrestlers were given prizes The victorious malla used to get twice as much as the defeated. The equals used to get equal prize After the prize distribution the king used to return to the palace.

Mallas of Mallapurana

It is clear from the Mallapurana that the work is meant for the mallas, we are now known as the Jyesthimalias, Jyesthis or Jethis These mallas are found in Gujarat, Mysore, Hyderabad and Rajasthan. They are a sub-caste of the Modha Brahmius : e the Brāhmins who migrated to other parts of Gujarat

originally from Modhera i, a town in North Gujarat. It is interesting to note that such caste-names showing their geographical location are very common in Gujarat.

The Jethis migrated to different capitals and towns of mediaeval states in search of patronage, hence their movement from Modhera to other places is more of the slow infilteration rather than complete exodus. This view could be supported from the fact that even today they are found in the area around Modhera. They have not occupied this area recently but tradition supports the view that they originated from this centre.

Their earlier centre could not be traced from their traditions. Modherā is an old town which could be dated from at least the beginning of the Christian era, with the archaeological evidence, but this antiquity is difficult to be given to the mallas. For all practical purposes they might be considered to have existed as a distinct community in this area from about the roth-rith century A.D. Higher antiquity than this is however not ruled out, but it is difficult to corroborate it by positive evidence in the present state of our knowledge.

This is the late Mediaeval period of Indian History. Eventhough the small kingdoms divided the political face of the nation, cultural ties were very strong, migration and travel were fairly common and they strengthened the cultural ties. Specially much intercourse existed between Gujarat, Rajasthan, U.P. and Konkan, Maharashtra and Mysore region. This contact seems to be a link which helped the mallas to migrate to the different states in South as well as North India. Similar migrations for patronage are noted for other professionals like pandits, bards weavers also, but they do not suggest a sudden exodus, as the caste survives in the centre of its origin upto the present day. Again, it must be kept in mind that numerous poets, artisans and other professional people used to move from one court to other and were settling in the court which might patronise them or else they used to lead a partly migratory life.

It is interesting to note, therefore, that by 1131 A. D. Munijetty erected the temple of Camundesvari, during the reign of Hoysala ruler Vignuvardhana, in Undiganālų village, Javagal Hobbi, Arisker Taluke, Hassan District, Mysore State. Further the inscription notes that about two hundred houses were also built in Undiganali, probably for the jettis. Another evidence of their existence here is provided by an inscription of cir. 1276 A. D. that Shri Nimbajādevī temple was given some endowment. These two references of 12th and 13th

Delmal, which is the stronghold of the Jyesthimalias in Gujarat is a village near Medhera. Modhera being a large town might have been responsible for giving the name to these Brahmans. For further remarks see Supra, p. 8.

century A. D. suggest that Vajramuşli mallas were already seen in south India by this period. The inhabitants at this village adhere to the tradition that they migrated from Modhera to this place.

The existence of mallas in mediaeval period is known from another important source, the Manasollasa, an encyclopaedic Sanskrit work by Somesvara composed in the first half of the 12th century A.D. Somesvara, notes the four-fold division of the mallas but is silent upon the place of their origin. Hence this work shows the existence of Jyesthimallas. The other contemporary evidence suggests that some of them had already spread over larger area in Western India.

In Gujarat proper Abhayatılaka Gapi (13th century A.D.), mentions Ayudhajivi Brahmanas (Brahmins iliving on arms) in his commentary on Duyāšraya, a historical poem; by the great savant Hemacandra, describing the annals of the Chaulukyas of Gujarat. Another tradition mentions that they formed the vanguard in the army of Chaulukyas of Gujarat. These evidences certainly suggest their existence and importance in that age.

There are interesting literary references to the Mallas in old Gujarati. In Hansauli a work written in Samvat 1417 (1367 A.D.) the terms Mala and Jelhi are used as synonyms. They are noted here as massagists,

In Samvat 1529 (1473 A.D.), Kāyastha Keshavadasa of Prabhās Pāṭaņ refers to Iethis in his Kṛṣṇalilākāvya as wrestlers.

Bhīma în Samvat 1541 ( 1485 A.C.) mentions în his Harıliläsodasakală the term Jethi for the Mallas.

In 16th century A.D. the Jethimallas are referred to by Nåkara in a simile to describe the fierce fight between Väli and Sugriva.

In North Gujarat the expression "The jethimallas are fighting" is used to denote any severe duel between two fighters. This evidence is interesting to show the popularity of wrestling of the malias.

That these jethis living in 16th century in Gujarat were renowned athletes could be very well proved by a reference in Ain-e-Akabari. Here there is a specific mention of Gujarati Mallas alongwith persian and Turani Wrestlets, These mallas were considered to do wonderful feats. Their pay varied from 70 to 450 durhams (Ain-e-Akabari, Trans. H. Blochman, Calcutta, 1873, p. 253).

The association of Akber with these mallas is noted in a tradition current in the Malla community. Akber knew the jyesthimallas us Pahalwans, so he arranged a wrestling bout between his wrestlers and the jyesthimallas. One Läkhäji nas asked to wrestle, and he successfully defeated the wrestler of the Emperor. Then Akber asked Läkhäji to uproot a Neem tree. He shid it to



Worship of Vimbajadevi in the arena



Wrestlers leaving the gymnasium



Fig. 3 Vajramnsti Wrestling: Beginning



Fig. 4 Vajramuşii Wrestling! Middle stope

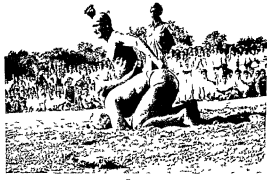
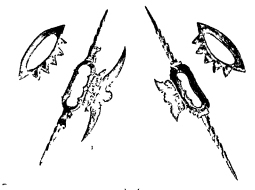


Fig 5 Vajramuşti Wrestling End



carry out the order of the Emperor. But he died after uprooting the tree. At this place, in the village Delmal, the temple of the Goddess Limbja exists.

In Gujarat there is a strong evidence of the existence of the mallas and their art upto the end of the 17th century but in the south the tradition continued in the 17th and the following centures. In Gujarat the jethis used to go as guards with marriage parties, and they were patronised by rulers in this part.

But in early 19th century the Gackwads began to give patronage to the Jyestimallas; so in Baroda they were invited both from Delmāl and Hyderabad (Deccan). Those who came from Deccan have maintained the traditions of Vajramusti wrestling upto this date, but the tradition is on the verge of extinction, if proper steps are not taken to maintain the mallas, who have preserved it so far.

Vajramusti Wrestlers-their training and wrestling.

The Vojramusti wrestlers in Baroda were invited by Sayajirao I. His officer Panchamsing Mohansing went to Kanakaguri and contacted Dharma Jethi at Surapur. According to the arrangements made they came to Baroda and were looked after by Kanaka Jethi.<sup>1</sup>

The Vajramuşţi wrestling used to take place every year on Holi and Daşerâ and when asked by the king. This tradition continued for about a century in Baroda. Now after the merger of the Baroda State, wrestlers are in pitiable condition. They are leaving this profession and alongwith it a tradition of a number of centuries is dying out. Most of these wrestlers have taken up different professions and the one of the traditional forms of wrestling and physical culture is coming to an end. Here an effort is made to describe some of the tractices of the traditional mallas,

The training of boys start after they are ten or twelve years of age. Prior to this, they are allowed to play according to their choice. The students are taught free-hand exercises for muscular strength and developing stamina. These exercises include a lot of leg work in the form of a variety of Baithakas, running, jumping with a view to develop swiftness and strength. These are used as warming up exercises also. Added to this leg work much arm work is given in the form of Dandas. Several varieties of these are also developed. They not only help to develop the muscles of the arms but are so organised as to develop the power of fingers, wrist, back, belly and side muscles.

There are special turning and twisting exercises to develop strength of the waist and agility. These free hand exercises are devoted to condition the physique for further heavier work.

<sup>1</sup> Mānikrāo, 'Badodyātil Mallavidyā, ' p. 12.

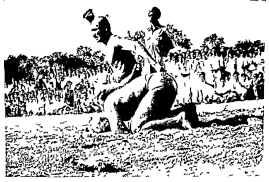
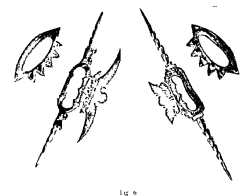


Fig 5 Vəjramuşli Wrestling End



Viframusti the smaller Viframustis are for games and the big.er for warfare

[B) the Courtesy of Viadras Muscum ]

carry out the order of the Emperor But he died after uprooting the tree. At this place, in the village Delmal, the temple of the Goddess Limbjā exists

In Gujarat there is a strong evidence of the existence of the mallas and their art upto the end of the 17th century but in the south the tradition continued in the 17th and the following centuries. In Gujarat the jetthis used to go as guards with marriage parties, and they were patronised by rulers in this part.

But in early 19th century the Gackwads began to give patronage to the Jyestimallas, so in Baroda they were invited both from Delmal and Hyderabad (Decean). Those who came from Decean have maintained the traditions of Vajramusti wrestling upto this date, but the tradition is on the verge of extinction, if proper steps are not taken to maintain the mallas, who have preserved it so far.

Vagramusti Wrestlers-their training and urestling

The Variamusti wrestlers in Baroda were invited by Sayajirao I His officer Ponchamsing Mohansing went to Kanakagiri and contacted Dharma Jethi at Surapur. According to the arrangements mide they came to Baroda and were looked after by Kanaka Jethi.

The Vajramuşti wrestling used to take place every year on Holi and Dasera and when asked by the ling. This tradition continued for about a century in Baroda. Now after the merger of the Baroda State, wrestlers are in pitrible condition. They are leaving this profession and alongswith it a tradition of a number of centuries is dying out. Most of these wrestlers have taken up different professions and the one of the traditional forms of wrestling and physical culture is coming to an end. Here an effort is made to describe some of the practices of the traditional mallare.

The truning of boys start after they are ten or twelve years of age Prior to this, they are allowed to play according to their choice. The students are trught free-hind exercises for muscular strength and developing stamma lities exercises include a lot of leg work in the form of a variety of Baithakas, rinning, jumping with a view to develop swiftness and strength. These are used as warming up exercises also. Added to this leg work much arm work is given in the form of Dandas. Several varieties of these are also developed. They not only help to develop the muscles of the arms but are so organised as to develop the power of fingers, wrist, back, belly and side muscles.

There are special turning and twisting exercises to develop strength of the waist and agility. These free hand exercises are devoted to condition the physique for further heavier work.

<sup>3</sup> Minikrao, 'Badodyatıl Mallavidya,' p. 12,

As the student develops strength and agility, he is given the Mallasthamba The Mallasthamba is a smooth pillar of wood on which the boy mounts and agility to a considerable degree. Specially the power of turning and twisting the body is considerably developed by this form of exercise. Its varieties known as hanging Mallasthambha and Antarpakad were also practised. For further development of strength, weight-lifting is introduced by three different types of weights. Two of them can be compared to modern dum bells (Naif) and Bar-bells (Samtola). The third is a round stone (caki) which is put on the neck. This has no modern parallel. The training with weights is given once or twice a week or for strongly built students every alternate day. This weight training used to develop good form and muscle power.

For strengthening shoulders, back and chest muscle heavy Indian clubs were also used They were used one in each hand or other type was grasped by both hands The latter is similar to Gada and is known as Karela

These are normal items of training Swimming also formed a part in their exercise, but it was never developed to a high competitive standard. The swimming strokes that these wrestlers know are the dog paddle, breast stroke, back stroke, side stroke and trudgen. Beades these they know floating. In drung they know simple jump, header, somersault, and swallow.

After a student knew the normal exercises they were trained for Vajramuşţi warstiling. The point of winning is a proper catch of the hand carrying Vajramusti. This is effected by a leg catch or a hand catch or by combination. Many swift movements are taught which save the fighter from receiving the blows of vajramusti and inflicting blows on the opponent at the same time. Movements for safeguarding the fighter from the catches of the opponent are also taught. He is shown the catches that are useful to bring down the opponent.

This training is given in the wrestling arena, which is known as Akhāḍa Here fine earth is kept It is dug and kept very soft and levelled. It is prepared by bringing the earth, seiving it to remove small gravels, thoms or any other injurious objects. Buttermilk, oil, red other and many other objects of organic and morganic nature are added to it. Water is sprinkled every third day.

After the training is over the wrestler gives public show Vajramusti wrestlers fight in the public show only twice a year on Holi and Dasera, because the wrestling involves a lot of injury to the head and it often takes a long time to heal the wounds and reconditioning Occasionally this wrestling was arranged on Christmas and for entertaining guests

The public show is taken very seriously by these wrestlers, so they make elaborate preparations mainly of religious nature

On the day of wrestling their head is shaved clean, except for a small tuft of hair on the top. They take bath of cold water. Red ochre is applied on the head and Neem leaves are tied to the tuft of hair. The whole body is then besmeared with red ochre and gorochan. This application according to their belief is cooling. The vertical tilaka like marks are drawn on various parts of their body. They are drawn on the forehead, hands, chest, sides, belly and legs.

Alongwith this preparations they look to good omens, consult the astrologer and worship their family deity, the Goddess Limbaja.

. For this worship, in the ahhāḍā a square platform of one and a quarter cubit is made. In the centre of the cubit a heap about ½ cubit is raised in the form of a Sivalinga. On it they plant a branch of Neem tree (Fig. 1). This is the temporary abode of the Goddess. To the east of this, there is a small platform.

Here the dress and the weapons of the wrestlers are placed. The Brāhmin priest worships the Goddess by means of incantations, lamp, offerings and incense burning. Near this place two pots of water are also placed.

The wrestlers take their seat in front of this arena, but they face the constellation of cancer. Here their bodies are besmeared with red ochre and gorochan as already noted. They are given the trunks used for wrestling, before besmearing their legs. After besmearing work is over they are given flower garlands which are tied on their wrists and a large garland is put around the neck. On the wrist red thread known as Rākhadī (protector) is tied.

They are then given three clothes to wear. One of them is the loin cloth that is wound round their loin. The other is thrown over the left shoulder and passes below right arm in Uttariya fashion. The third is the head wear. It is adorned by floral bouquet, and finally the Vajramuşti is given.

After this lamp is woven and praise of the Goddess is sung, the assembly shows the victory to the Goddess Limbuja and Govinda. Then the wrestlers circumanbulate the Goddess, they are given prasada of rice and curds and leave the Gymnesium with the accompanient of music.

While leaving the gymnasium they see good omen. For this purpose young maidens with water pots come in front (Fig. 2). They then break cocoanut near the temple of Limbaja near the Gymnasium and go for public wrestling.

When they reach the place of wrestling, they rest there. When they are asked to wrestle, they are taken to the area by a good wrestler. They do not walk but go there jumping. Their movement is zig zag. The leader leaves them at a distance of some 10 meters from the akhādā. The wrestler breaks a cocoanut near the akhādā on a stone previously placed there. He removes his clothes and wrestles with his competitor (Figs. 3, 4, 5).

After the wrestling is over, the wrestlers are given sweetened water with lemon and then they return home.

When they come back the women receive them by showing them lamp and taking ovarna. The lamp is lit in a small vessel prepared out of flour. A cake of flour is also put there,

At the end of this ceremony the wrestlers enter the gymnesium and worship the goddess, the neem branch is removed and victory to the goddess and Govind is sung. Prasad is distributed

The injured wrestler is generally treated by the earth of the gymnesium. The wrestling is almost gladatorial, hence it is a life and death struggle for the wrestlers. According to the present tradition no death occurs, but this might not have been the case looking to the nature of the wrestling, the elaborate religious preparations and the protection that is sought by this means

#### Economic conditions

The wrestlers were paid 75-100 Rupees as pay and were given quarters, gymnastic apparatus etc. After the wrestling was over they received prizes in cash or kind. For festivates also they received grant from the Government. The State used to maintain them in old age by pensions. Their economic position was good. Now their economic position is unsatisfactory and they are forced to take up any job. They work as teachers, factory workers, farmers, police officers, merchants and earn their bread.

#### Diet

It is interesting to note that the Vajramusti wrestlers of the present day are vegetarians. They take cereals, wheat, rice, bajir or jowar accompanied by pulses and green vegetables. They show special preference for milk, curds, ghee and other milk products. They used to consume large quantities of dry fruits both raw and as condiments in the food. Molasses are consumed with food or even us a drink by adding it in water. Similarly they use sugar and citrus fruits specially lemon

The Mallapurana however clearly indicates their non vegetarian diet by describing the qualities of a variety of meat. It is not known when the trunsition to pure vegetarian food fiabit took place

They did not take either liquor or tobacco, and considered them injurious.

Modern evaluation of their exercises

The physical culture is meant for all round development of bodily strength and stamina and swiftness in individuals. The highly specialised exercises developed by these Indian wrestlers are well suited to meet these needs

Their system of starting the exercises have much to recommend They do not take up the sudden and violent form of exercise in the beginning as such

work is detrimental to muscular power. They start by warming exercises and then take to more strenous forms of physical activity. This is the procedure of modern athletes who spend good time for warming up before taking to heavy athletic activity.

The principles of stretching and contracting muscles and rotating joints, turning and twisting of the body that are found to be useful by modern standards are followed by these wrestlers, so that the exercises that were developed by them are suitable even to-day.

The free-hand exercises developed by them are quite effective to build up good muscle power and maintaining muscle tone  $\frac{1}{2} \int_{\mathbb{R}^{n}} \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \int_{\mathbb{R}^{n}} \frac{1}{2} \left( \frac{1}$ 

Proper emphasis to massage and rest as well as nourishing diet is given so that high standards of physical activity were achieved by them — They maintained good health and many of them had long life

#### Vagramusts or Musts

To enhance the power of the blow that is delivered by bare hand or clenched fist blunt stones or sticks, sharpened stones and a variety of dargers are developed. In the blunt or sharpened category a tool grasped by clenched first is named as Musti, and the handle of any instrument is also called Mutha ie Musti.

These instruments held in fist for beating are known as Maustikam, Mustim Mautthyr in ancient literature. The Nitiprakášíka, a work of unknown dute, describes Viuytikam i and the movements associated with its use, whereas in Visnudharmottara, a work ascribed to about 7th century A.D. Musti is noted alongwith other weapons of Visnu and Praśnavy.akarana² a still carlier work assigned to about 34th century A.D. the word Mauthiya is used in the sense of a weapon

These references clearly indicate that Mush was a weapon but its nature is not clear from the commentances on it. Oppert had translated the world as fist word, but the meaning of it is vague as a sword cannot be so short. Whether he meant by the term a small dagger or such instrument cannot be ascertained. He has been followed by V. R. R. Dikshitar, J. C. Jam and other scholars. This explanation does not clarify the word, hence a study of boxing and allied wresting system of India requires careful investigation, for proper understanding of the instruments as boxing is known as Mush Yuddha i.e. either fight with fist or fight with the Mush-weapon.

- 1 Nitiprakasik i, Adhyaya V, 40-44
- Vistudharmottaram, III Khanda 87 27.
- Prainavyakaraga Sütra 4, Edited by Pandit Mafatlal Zaverchand, Ahmedabad, V S 2093 p 18

In India boxing is preserved at least in two known varieties. One of them is an open fist fight as preserved by the boxers at Benares and wrestling with a weapon known as Vajramusti preserved by wrestlers known as Jyesthimallas. Except in these two types of traditional boxing, Indian wrestlers do not use fist in wrestling bouts, so their activities do not help one to understand the nature of Musti

The Vajramuşţi wrestlers are known as Jyeşthimallas, Jyeşthis and Bajarmuţhi, They use an instrument known as Vajramuşţi or Bajarmuţhia. It is made of horn of a buffalo rof ivory. It can be described as a small ring held in hand having six points on its periphery. These points are triangular in 'shape and are found in two varieties. One of them has a small sharp nail attached on it for increasing its strength, while in the other variety this instrument does not have the iron nail and is rather blant. It is held in the palm between the space below the fingers, and above the thumb. Its length is equal above it the points of the unstrument rise at the most for 3 to 5 cms. (Fig. 6)

This instrument is traditionally used by the wrestlers for fighting but there is another form of this instrument. It is locally known as fent. This variety is made of copper and has four holes for four fingers and a convex edged blunt base. This instrument is held by passing four fingers through four holes and holding the base in the palm. Its antiquity is unknown but it is also used for delivering a powerful blow by the fist. This is probably a new introduction in India and possibly resembles a knuckle duster of America.

This instrument is much nearer to the other type known as Våghnakh or tiger snails. This weapon has a straight bar attached to two finger rings and on this bar are attached nail like steel points of about 2 to 5 cm length. They are held in the closed fist. When the fist is opened they come out like nails and inflict deep wounds. Eventhough this weapon is held in the fist it is improper to identify it as a Maustika as it is used as nails for scratching and for inflicting wounds and not as one which enhances the blow of fist.

It is, therefore highly probable that the Maushikas might resemble either the Vajramusti or the Fent But fent does not preserve the traditional name nor it is associated with traditional wrestlers, hence it is very likely that ancient Musti or Mutthing as nearer to the present day Vajramusti

It is, however, interesting to note that the weapon Musandi is explained as Vajramusti by an anonymous commentator of Paumcariyam 1 If this explanation be accepted it suggests that by mediaeval period in a particular tradition

<sup>1</sup> Dr H C Bhayani, Paumacariyam, P III, p 295. Singhi Jain Sastra Siksapijia Bharatiya Vidyabhayan, Bombay V S 2017

Bhukhandi was identical with Vajramusti. Incidentally, it may be noted that Bhukhandi or Bhrsundi is a very ancient weapon but to-day our ideas about its shape etc. are hazy, and it has been variously interpreted to mean a stick a Vajramusti and a ball with iron points attached to it. Which of these meanings correctly represents ancient Bhusundi is difficult to guess.

A weapon which is much nearer to the Vajramusti was also used in the ancient Greek and Roman world. It was used by boxers and was known as Caestus. This was a ring kept around the knuckles and used to give a powerful blow. It was used by gladiators but its later history is not clear. Divine origin is given to this sort of weapon by the Greeks as well as Indians. This is a phenomena known in ancient world but they do not signify any thing except proving its currency in a particular culture. Only Vajramusti, being an instrument made of bone, may lead one to infer that it is a pre-metallic weapon, but its evistence in archaeological deposits is still to be found.

The Vajramuşţi of war-fare seems to be a much powerful weapon. A pair of such instruments is preserved in the Madras Museum and belongs to Tanjore armoury. (fig. 6). It has the central grip but on the sides instead on points are large twisted nails and the front side shows a trident-like blade. This Vajramuşţi is a deadly weapon and would be a war equipment rather than sports material

If this instruments is compared with another war instrument called Māḍu or Māḍu in Gujarati and Marath, one is surprised by their similarity. Māḍu is made of two antlers. The base of both of them are turned into a grip by fixing them in such a way that the ends are in opposite directions. The antlers are then held in position by two rivets that join them and keep sufficient place for the grip. In a variety of Māḍu a small shield is attached in front of the grip and the points are strengthened by an arrow-head like metal piece attached to either end. This is then used as a weapon both of offence and defence. In Mahābhārata a weapon is described as Bīhukaṇṭaka in the fight between Jansandha and Karna. It was used after all the arrows were exhausted and swords were broken. This weapon was used by Karna to defeat Jarsandha. This small weapon may be either a small dagger or a type of Maustika

Summarizing the above data it will be seen that Munyika, Dāhukanjaka, Vajamunji and Māḍu of India and Caestus of Greece are the instruments meant for developing powerful blow with hund. They are weapons of war and some of them are used in Sports. Their similarity is tempting to show a sort of deve-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indian tradition ascribes it to Goddess who gave it to Devamall ef. Devamallotpatti

<sup>.</sup> Mahabhirata, Santi Parva, Ch. V. 4.

lopment in the sense that originally a horn or a bone might have served to increase the strength of a blow, but later on the horn might have been cut from the centre so that a grip could be formed and the regular Vajianus; i might have developed. The Mādu seems to have developed straight from the use of an antler to the idea of making two points for better attack and grip could give additional protection. Out of these bone and antler things the metallic weapons might have been copied. But the time factor involved in this development is unknown; hence this type of development is more hypothetical. A study and interpretation of the Sanskrit terms suggest that at least by the beginnings of the Christian era some such tools were already known in India.

Traditionally however instruments of bone are known from the Vedic period. Indra's Vajra was of bone. In archaeological deposit one has not come across such a weapon in this country, but the bone points have been discovered from a number of sites, pointing to the fact that bone was used as an arrow-head, and for similar use.

These references suggest that this tradition of using instruments of bone is of very high antiquity and hence Vajramuşţi also might be an old weapon.

# मछपुराणस् ।

## प्रथमोऽध्यायः ।

एकसिन् कमला कटाक्षविवरे सानन्दगाधार्वते श्रीराज्येरपस्त्र दीर्धभवकेः कछाललोज्ञेतकरैः । व्यवस्यापि समार्थतप्रमध्यनव्यापरलज्योदया-श्रातारो वितरस्त वाज्ञितकलं वन्या हरेवीहवः ॥ १ ॥

नारायणं नमस्कृत्य नरं चैव नरोत्तमम् । देवीं सरस्वती च्यासं ततो जयमुदीरयेत् ॥ २ ॥

नारद् उवाच ।

धर्माधर्मनिधिः प्रोक्तो ब्रह्मन् सम्यक् श्रुतो मया । विद्याश्च विविधाः स्वामिन् वर्णभेदास्त्वनेकथा ॥ ३ ॥ मञ्जविद्या त्वया प्रोक्ता मम संक्षेपतः प्ररौ ।

विस्तरेण मम बूहि तस्यां कौतूहुरुं हि मे ॥ ४ ॥

ब्रह्मोवाच ।

शृष्ण पुत्र शुभां विद्यां कथ्यभानीं मयानय ॥
यदम्यासानरः सम्यक् शहृत् जयति सत्वरः ॥ ५ ॥
पुरा कंसे हते देखे जाणूरे च निपानिते ।
संप्राप्ते मधुराराज्ये भोगान् शुक्ता वहुँद्धर्या ॥ ६ ॥
हृदण्य बलभद्रश्च परमात्मद्रयान्तितो ।
स्वीकर्त्तं द्वारकां रम्यां चलिती हर्षसंयुत्ती ॥ ७ ॥
सुक्षप्रयाणकर्तेद्वात् पद्यन्ती विनिभान् बहृत् ।
प्राप्ती मसूर्वं चालं नाम्ना नगरस्यनम् ॥ ८ ॥

<sup>🤊</sup> मागुर्येत P. २ In B. this line reads as under महिवदा लगा तान भोषा सेहेक्त: पुरा । १ मध्यमाना P. ४ वयोध्तं गहते P. ५ देथ B. ६ तहा B.

त्रेतायां रामचन्द्रेण सीतामुत्सुज्य वाल्मिकी (जानकीम्)। पश्चाद् गुरुं समानीय प्रायश्चित्तं समाचरत् ॥ ९ ॥ अहो ब्रह्मन् त्व(म)या प्राप्तो रावणो ब्रह्मराक्षसः। तस्य पापस्य शुद्ध्यर्थमुपायं मे द्विजोत्तम ॥ १० ॥ अधमेधस्य यज्ञस्य फलेन शममिच्छसि । हे सम सीतया सार्ध यज्ञश्च क्रियते त्वया ॥ ११ ॥ सुवर्णमृतिं कृत्वा हि यज्ञं(जः) प्रारभ्यते त्वया । जाते यज्ञे च संपूर्णे बाह्मणांश्च प्रदापयेत् ॥ १२ ॥ ज्येष्ठांश्च कुण्डले दत्वा चातुर्वेदे च मदिकाम । द्विवेदिने स्त्री दातव्या चतुर्थ निष्क्रयस्तथा ॥ १३ ॥ आसनान्यङ्गवसाणि तंदुलाः (तण्डुलाः) पर्कमेव च ! एवं च रामचन्द्रेण मोहेरे स्थापिता परा ॥ १४ ॥ सर्वेपां चैव विप्राणां वृत्ति दत्त्वा विसर्जयेत । कति वर्षाणि जातानि अन्योन्यं युद्धमेव च ॥ १५ ॥ ततः कुण्डरुमुत्पाते यत्रस्थे तत्र जायते । किञ्चित्कालं त निर्वृत्य पश्चाद्राममयाचत ॥ १६ ॥ वयं सर्वेऽपि दुप्पाप्य अमे किञ्च कारिप्यसे । वरं कृष्णावतारे च द्वापरान्ते प्रदीयते ॥ १७ ॥ प्रदत्तं ब्राह्मणान् पूर्वं रामेण स्थितिहेतवे । जपयज्ञामिहोत्रादिकियासंवादचेतसाम् ॥ १८ ॥

#### नारद उवाच ।

R

किं तन् मयूर्वं बार्लं नाम्ना नगरमुत्तमम् । कस्मिन् देशेऽभवद्विद्वर्ने किं पुँण्यं तद् वद प्रभो ॥ १९ ॥

৬ B does not give Slokas 9-17. ১ Now onwards both P and -B agree. ১ মৰ্ম গছৈছ B. ১০ বিশুখ P.

## त्रसोवाच ।

धर्मारण्यस्य मध्येऽभृत शृण नारद सादरम् ! छोहासुरसैर्थ पूर्वे च मोहेरसैर्थ समीपतः ॥ २० ॥ मयेदं स्थापितं पूर्व विद्यास्थानं महाङ्गतम् । यतं द्विजगणैः शद्धं सर्वरत्नसमन्धितम् ॥ २१ ॥ स्वच्छोदकैः सविस्तीर्णैः सरोमिरुपशोभितम् । आरामे रमणीयं च नानावश्वसमाकलैः ॥ २२ ॥ अनलितें( प्तं ) सधाविश्च संगतं सरमन्दिरे: । संकीण पुण्यसम्यं च रम्यं स्वर्गिमवापरम् ॥ २३ ॥ वातेरितपताकाभिः सेवितं च दिवानिशम् । युक्तमक्षय्यमानीर्थित्रक्षिणेरुपशोगितम् ॥ २० ॥ यज्ञामिध्रमपटछेर्यन्त्रीन्तरितमण्डलम् । न पीडयति तक्षिणाञ्जीप्मेऽपि च र्तपस्विनः ॥ २५ ॥ सन्दरीगणसंपर्ण वेदध्वनिसमाकलम् । पवित्रं तीर्थभैतं च धर्मारण्यप्रदेशञम् ॥ २६ ॥ कृते त नाम्ना चेक्षानं त्रेतायां च श्रीमाळक्रमं । द्वापरे मयरवं वालं कले। देवालयं स्मतम् ॥ २० ॥ अधिश्रितं सरैः सर्वैः पालितं पण्यसंपर्वी । विद्यार्थरेः सिद्धगणेरप्सरोभिः समन्वितर्भे ॥ २८॥ वापीकपतडांगेश्च पुण्येर्जलयतेर्यतम् । अनेकगुणपूर्ण च पुण्यं जननिषेत्रितम् ॥ २९ ॥

<sup>11</sup> लेखार P. १२ मोहरम (भीरत) P. १३ खनिन्तेः B. १४ जानारैः B. १५ 'यनानारैः B. १५ 'यनानारेः B. १५ तराहिनः B. १० तीर्मस्थि B. १८ इते इताह । स्तास्य क्षेत्राचे कतात्र्य मे P. १९ तर्गार्थः P. २० P has this additional śloka—दक्षिणे हामानुष्य प्रशिच्यो हहाराहिकः । इत्तरे च महाचीरी व्यिष्ठ वसुक्तववा ॥

तत्पूर्वेऽस्ति वृद्धसरः पूर्णे पुण्यज्ञलैः सदा । मयेव निर्मितं पूर्व लोकपापापनुत्तये ॥ ३० ॥ संचितं भारसहँसैनानापक्षिगणस्तथा । देवासरमन्द्रयेश्च तापसैर्योगसाधकः ॥ ३१ ॥ याज्ञिकेदिजवर्येश्य यक्षगन्धर्वसिद्धकेः । तत्प्रतीच्यां महादेवी पालिनीति च नामतः ॥ ३२ ॥ स्थापिता छोकरक्षार्थं तत्पूर्वे मातरः स्मृताः । तदन्तराख्तीर्थानि सन्ति पुण्यान्यनेकदीः ॥ ३३ ॥ अस्मिन् सरोजले<sup>३३</sup> स्नात्वा देही पश्यति पारिनीम् । सर्वपापविनिर्मको लभते भोगमञ्ययम् ॥ ३४ ॥ दृढाङ्गो रोगमुक्तश्च सर्वविद्याविचक्षणः । र्धनधान्यसमायको रिप्रजेता महावरी ॥ ३५ ॥ त्रेतायां रामचन्द्रेण कृतं स्नानं फलासये । कृता यज्ञाश्च दानानि लोकसंग्रहणाय वै ॥ ३६ ॥ किं वर्ण्यतेऽस्य श्रेष्ठस्य तडागस्य फलश्रतिम्(तिः)। संक्षेपात कथितं तात वृद्धस्य सरसः फलम् ॥ ३० ॥ एतन्नगरपार्थे त परितश्च प्रदाक्षणे । बहुदेबाल्यीं: सन्ति तेन देवालयं स्पृतम् ॥ ३८ ॥ ख्यातं चर्तुर्प लोकेष विद्यास्थानं परं सदा । सप्तपुरीसमं हेतन्नगुणां कामदायकम् ॥ ३९ ॥ एवं मयुरवं बालं शोभां स्मृत्वा यदूत्तमः । प्रविष्टो बलभद्रेण सहितः कार्यचिकीर्पया ॥ ४० ॥ प्रविशन्ती पुरे तस्मिन् ब्राह्मणैरभिनन्दिती । कृष्णोऽयमागतः पुण्यैर्विद्वद्विरिति सादरम् ।' ४१ ॥

२१ Not found in B. २२ पुष्पसहस्रशः P. २३ सर्ग्छ जलैः P. २४ पृष्ट्-देवाध्या P. २५ देवालकं B. २६ च शिद्ध P.

अहो पुण्यं महद्भाग्यमस्माकं जन्म सार्थकम् । यो दर्निरीक्ष्यो योगीन्द्रैः सोऽयं कृष्णः समागतः ॥ ४२ ॥ रम्यवक्षदकैः पृष्पेस्तोरणैः प्रतिमन्दिरम् । गीतवाद्यप्रकाराद्येरन्येश्चै विविधीत्सवैः ॥ ४३ ॥ ऋग्यज्ञःसाममन्त्रोक्तेराशीर्वादैरनेकशः । वर्धापितौ व्रिजश्रेष्ठैः सानन्दमतिसेवितौ र्ट ॥ ४४ ॥ स्त्रीभिः संमानित्रो तत्र दराञ्चलनिवर्नधेनैः । राजाविकेंगें( किरणे )श्रेव दर्वाकुगसमन्वितैः ॥ ४५ ॥ देवासरमन्प्यैश्च दर्लभोऽयं श्रियः प्रियः । सीभाग्यसाधनः कृष्णो युवतीमिर्निर्राक्षितः ॥ ४६ ॥ ध्यानगम्यः प्रियः साक्षाद् बहुपुण्येकसंचयात् । क्षे<sub>लीय</sub> हृष्टो ग्रद्धाभिः महामुक्तादरम् ॥ ४७ ॥ वाटा अप्यद्भैतानेककौतृहरुविरोभितौः । धाविताः संभ्रमात कृष्णगवलोक्यि (कि)तसत्यकाः ॥ ४८ ॥ मार्गावसरमप्राप्य कृष्णदर्शनलालसाः । आरोहन्ति गृहाष्टार्रेतार।मन्भितः श्रियः ॥ ४९ ॥ अहमहमतिगच्छन्नुपर्युपरि संपतन् । इतस्ततो अमन् छोक<sup>े</sup> स्वं परं नावगच्छति ॥ ५० ॥

इति श्रीमलुपुराणे धर्मारण्यमाहाग्म्ये ब्रह्मनारद्रमंबादे पृष्णपुरव्रदेशो नाम प्रथमोऽध्यायः ।

२७ 'स्थित B. २० सानन्यस्मित्रीत P. २९ इर्र चाराधिकार्यः P. २० साजातिः स्थित B. २२ सान १२ सान ११ 'रिगोधिनाः P. २४ B गृहदृष्ट ३५ In B, the colophon reads as under—दित श्रीमण्डसचे ब्रह्मनस्स्माने ब्राम्यस्योगीनाव- प्रसस्य प्रयास्

## द्वितीयोऽध्यायः ।

एव प्रविधो नगरे परमातिथ्यपूर्वनम् । स्थिती दिनानि कतिचित् क्रीडाभिरदितोर्देते ॥ १ ॥ तत्र सोभेश्वरो नाम ब्राह्मणो गर्गगोत्रन । वेदयेदाक्राविद्दं धीमान् फलासु स्वयले सुग्रा॥ २ ॥ अतीय भिक्तमान् रूप्णे तत्त्वज्ञानपरो वर । हैप्णमाराध्यत्येव बलभद्र च सन्तनम् ॥ ३ ॥

त दृष्या भित्तमयुक्त सुशरीर वृतावरम् । सतुष्टो भगवान् वृष्ण प्रोताच प्रीतिपूर्वकम् । ४ ॥

श्रीकृष्ण उपाच ।

र्षेचिन् संघाश्च मुखिनो नगरे सर्वटा नृणाम् । ब्राह्मणाना च सर्वेपा याजिकाना च ऋत्विजाम् ॥ ५ ॥

तीर्थानि सन्ति पुण्यानि शुद्धोटकानि च सर्वरा । गाव कामदुधाधामि पत्रने समिध कुद्दाा ॥ ६ ॥

सोमेश्वर उवाच ।

सर्रेत कुशल स्वामित् प्रसादात् ते जनार्दन । भरत्प्रसादो येपा स्वाचेषा त्रिन्न कुनो नृणाम् । ७ ॥ रामेण स्थापिता पूर्व पालनीयास्त्रयाधुना । इति श्रुत्वा वचस्तस्य भगवान् देवकीम्रुत ॥ ८ ॥

कार्यद्वय निकीर्पुस्त सोमेश्वर जगाद ह । [ श्रीक्रप्ण उवाच । ]

तुष्टोऽह तर विप्रेन्द्र यतो भक्तोऽसि मे प्रिय ॥ ९ ॥

१ सहितोत्तर्थे P २ वेरवेराहपारथ P ३ This line reads in P as follows रूप्णधाराज्यते क्रिये बरूप्रेस ग्रंबुन ४ This line reads in P as follows क्ष्मिद्र अनामर्थ तेडरिन नगरेडरिम सर्वेदा ग्रुणाम् ५ पचन P ६ त्वस्यादाजनार्दन P,

तेन तभ्यं प्रदास्यामि विद्यां ग्रद्धां मम प्रियाम् । कुँही यो समायाते म्हेन्छपायाध्य भूभुजः ॥ १० ॥ वत्तिलेषं करिप्यन्ति पाँडयिप्यन्ति गोद्विजान । ततस्त्वेकां महाविद्यां ददामि ते द्विजोत्तम ॥ ११ ॥ प्रधानं सर्वविद्यानां यया वृत्तिर्न जायते । पच्यते सर्वधातश्च महविद्याविधारणात ॥ १२ ॥ धारयन्ति वलात् शत्रृत् तेन मलाः प्रकीर्तिताः । तेषां विद्या परं गोप्यो परदर्पप्रमञ्जनी ॥ १३ ॥ ज्येप्रार्था सर्वविद्यानां सर्वकाटकारीरमा । अचौमध्यों च सर्वत्र सर्वकालाविनाशिनी ॥ १९ ॥ सर्वकारपदा होपा सर्वलोकाभिमोहिनी । अनया साध्यते धर्मः कामः सम्यगवाप्यते ॥ १५ ॥ मोक्षोऽपि प्राप्यतेऽभ्यासात मदभ्यस्ता परा येतैः । ममाङ्गसंस्थितां विद्यां धारमिप्यन्ति भूतले ॥ १६॥ विद्याविस्पिता लोके मत्परा मां<sup>19</sup> लभन्ति ते । इमां गुद्यतमां विप्र न दत्तां कस्यचिन्मया ॥ १७ ॥ तुभ्यं सम्यक् प्रदास्यामि यतो मदक्तिमान भवान । विदेयं गम शक्तिश्च मद्धकेष्ट्रेव सारपति ॥ १८ ॥ महिद्यालंकतो होके भान्यो भवति सर्वतः । <sup>धी</sup>हशुद्धिः सस्यश्रद्धिर्यस्यस्योत्तरा ॥ १९ ॥ मृगयाजयसंसिद्धिरनया शत्रुसंजयः। तसात सोमेश्वरस्तं च तथान्येपि तव प्रियाः । धारयन्त्वमां विद्यां मयोक्तां सर्वेटक्षणाम् ॥ २०॥

o बाँउ P. ट मांचा मणे B. ६ मणीया P. २० Not found in P. ११ मणीयाम् P. १२ टोम्प्या दीवनाग्य मंद्रेर. ११. Rest of the verses of this Adhyaya as well as first twelve verses and first half of the thirteenth verse of the 3rd Adhyaya are not found in P.

हस्तेन प्रपदे गृह्य ग्रामितो लिण्टितो भवि । घातितो मधिघातेश्च मारितो मछाविद्यया । १४ ॥ संनिष्पिष्टसर्वाही भग्न( मो )हो भग्नमानसः । गलन्केशोऽपतत् भूमौ चाणृरो गतचेतनः ॥ ४५ ॥ बरेनैवं मण्डिकोऽपि घातितो मळविराया । अन्येऽपि महामुख्याश्च पातिताः सर्वतो भवि ॥ ४६ ॥ फंसोऽपि निहतः संख्ये पातितो ह्यवनीतले । हाहाकारोऽभवत् शब्दस्तदा कंसे निपातिते ॥ ४७ ॥ अन्ये च दृदृद्धभीताः प्राणरक्षणतत्पराः । एके विदित्ततत्त्वार्थी मामेव अरणं गताः ॥ ४८ ॥ तसाद गृहात्वेनां स्वं महविद्यां द्विजोत्तम । यया च आमिताः सर्वे शत्रवो निधनं गताः ॥ ४९ ॥ इति ते कथिता ब्रह्मन महविद्या मयान्य । कि प्रच्छिस पनः खामिन कथयामि तय प्रियाम् ॥ ५० ॥ यः थणोति नरे भक्त्या महक्रंसादिधातनम् । ऋडितं मम विप्रेन्द्र स याति परमं पदम् ॥ ५१ ॥

इति श्रीमहतुराणे सोमेश्वरकृष्णप्रशोत्तरं नाम प्रकरणं द्वितीयम्\* ॥

<sup>\*</sup>There is no colophon in P.

## तृतीयोऽध्यायः ।

बद्धोवाच ।

इति कृष्णवचः श्रुत्वा सोमेश्वरपुर सराः । ज्योतिर्विदं समाहृय मुहुर्त स्थापयन्ति ते ॥ १ ॥ अक्रै: सुखदैवरि: सुगगायां तिथावपि । विद्यारम्भस्य नक्षत्रप्रहेश्यापि रामप्रदेः ॥ २ ॥ ततस्ते मण्डपं रम्यं रङ्गभूमौ प्रकल्पितम् । पताकाभिम्तेषणेश्च स्वस्तिकेश्च विचित्रितम् ॥ ३ ॥ चतुर्द्वारेषु द्वी द्वी च कलशी राजवास्की। होमकुण्डसमोपेतं विस्तीर्णकृतवेदिकम् ॥ ४ ॥ तत्र ते ब्राह्मणाः सर्वे झभे ख्ये समागताः । कृष्णं च वरुभद्रं च पुरस्कृत्य कृतोत्सयाः ॥ ५ ॥ श्रभासने चोपविष्टो तत्र ती परमेश्वरी । कारयन्ती श्रमं होमं द्विजेभ्यो दानमुचमम् ॥ ६ ॥ श्ररयज्ञःसामवेदेश कृतस्वस्य[ य ]नौ ततः । कृताञ्चलिपरो भृत्वा द्विजस्तत्र तयोः पुरः ॥ ७ ॥ ततः सैमिश्वरः कृष्णं प्रणम्य इदमत्रशित् । सोमेधर उवाच । देव देव ऋषात्रस्त्वं सर्वविभगणाधिष ॥ ८ ॥ प्रथमं महविद्यायां विधानक्षपदिस्यताम् ।

प्रशोवाच ।

पश्चाद्विधाने विज्ञाते फर्तज्योभिनयः मुखम् ॥ ९ ॥ एयमस्विति कृत्येन स च प्रत्यभिनन्दितः । प्रारव्यमुपदेशं तु संप्रदातुं मनो दथे ॥ १० ॥ श्रीकृष्ण उवाच ।

ज्येष्टी तथान्तरज्येष्टी तथा गोपक्लेऽपि च । मविष्यश्चेति चत्वारि श्रममात्राणि तानि च ॥ ११ ॥ तत्रादी तायद्वच्यन्ते निःशेषा ज्येष्टिनां गुणाः । संस्कृतप्राक्रताभ्यां च ततो लेकिकमापया ॥ १२ ॥ अपभंशाश्च वक्ष्यामि ये यत्रीक्तास्त्रथेव तान । कुँछं च शीरूं च नयो दिनयश्च तथेव च ॥ १३ ॥ आहारश्च तथारोग्यमद्यमी बलमेव च । प्राणधीव तथायासस्तिथैव सञ्चारीरता ॥ १४ ॥ स्रथमध्य श्रमसहो ( श्रमसहो ) विजितेन्द्रिय एव च । जित्तश्रम कप्टसहो मानी कर्मजयस्तथा ॥ १५ ॥ रुज्जापरोभिमानी च तथा भक्तिपर, स्मृत: । स्थाने शक्तिः स्थापने च धातुशक्तिस्ततः परम् ॥ १६ ॥ आसने प्रहणे शक्ती रक्षणे शक्तिरेव च । चारणे शक्तिरत्रेव शक्तिर्निसरणेऽपि च ॥ १७ ॥ विज्ञानशक्ती रचनाशक्तिः साप्रवने तथा । भेदशक्ति कर्पशक्तिर्यद्धशक्तिस्तथेय च ॥ १८॥ अध शक्तिश्च विदेश उर्ध्वशक्तिः परा स्मृता I तथा कातरशक्तिश्च त्राणशक्तिम्तथोत्तमा ॥ १९ ॥ अत्राणके च या डाक्तिरडाके डाक्तिरेव च । अरङ्गरङ्गयो शक्तिभीजने शक्तिरेव च ॥ २० ॥ पाने च शयने ज्ञक्तिर्मात्राज्ञक्तिः प्रशस्यते । फामन्यायामयोधीय मात्रां यत्नेन पालयेत ॥ २१ ॥

९ Slokas found in P also. २ तया शासतपेव सुरतं ततः P.

कारुमानं देशमानं राजमानमतः यरम् । सभामानमर्थमानं यशोमानमिति क्रमात् ॥ २२ ॥

कशिताश्च चतुःपष्टिरित्येते ज्येष्टिनो गुणाः । इति ६४ गुणाः ॥ २३ ॥

एवं सोमेश्वरः श्रुत्वा पुनः पप्रच्छ केशवम् । सोमेश्वर उवाच ।

कथिताः कृष्ण सर्वे च भवता ज्येष्ठिनो गुणाः ॥ रंश ॥

भगवन् कथयेदानीमन्तरज्येष्ठिनो गुणान् । श्रयतामिति तं कृष्णः प्रत्युवाच कृतादरः ॥ २५ ॥

कृष्ण उवाच ।

कुळीनी र(द)क्ष(ः) सर्वेषु नीतिशीरुध्य सर्वदा । प्रमाणस्वरारिस्थ सुविस्तरस्तनुस्तथा ॥ २६ ॥

शीर्ययुक्ती निरारुख्यो व्यवसायी तथैव च । अगन्नुक्तिभाननुत्तिर्धप्राणसमन्वितः ॥ २७ ॥

अर्धश्रमगुणयुतः सत्यमापी तथेव च । ज्येष्ठी गुणवृद्धिकरः शैर्धिवृद्धिकरस्तथा ॥ २८ ॥

पुण्यगुणदृद्धिकरो यद्मोदृद्धिकरोऽपि च । च्युकृत्तिकरस्तदृत् गुणेयु बुशच्यतथा ॥ २९ ॥

भषहरः स्थानपरः सदा हेतुपरः स्मृतः । जितश्रमो विश्वासवान् ज्येष्टिनः श्रमपूरकः ॥ ३० ॥

प्राणवान् वरुवाँश्रेय सर्वकार्यविचारवित् । अन्तरवेषित्रसिद्धत् कथिता मध्यमा गुणाः ॥ ३१ ॥

इत्यन्तरेज्येष्ठिनः ३० गुणाः।

ब्रह्मीवाच ।

इत्युत्तममध्यमांध्य श्रुत्वा सोमेश्वरो गुणान् ।

४ ग्रमवृद्धिकरः शीर्वे वया इदिक्स्तया P. 'भ अन्तरे P.

अधमानपि पप्रच्छ प्रणम्य शिरसा हरिम ।

सोमेश्वर उवाच ।

भगवन् कथयेदानीमधमानपि तान् गुणान् ॥ ३२ ॥ श्रीक्रप्ण उवाच ।

> शृण् गोपकुरादीनामधमांश्च गुणान्बहुन्। विचार्य तत्त्वात् सर्वज्ञ अशेपं गदतो मम ॥ ३३ ॥ मतिमान मार्गगश्चेव कृतद्विगणवानि । शीलवानविनीतश्च सुविस्तरमयं हृदि ॥ ३४ ॥ थमासहोऽप्यसज्जडो न युद्धकरालस्तथा । वाचाशक्तिरसद्वाक्यो विचार्यायासकार्यकृर्तं ॥ ३५ ॥ बलवान शक्तिहीनश्च प्राणवानै मैंसी एव च । वाचा त्राणकरः कोऽपि वाचा लाभकरः परः ॥ ३६ ॥ वाचा हानिकरः कश्चित् न किंचित परमार्थवित । तथा कप्टसहः कोऽपि कर्माशक्यस्तीथव च ॥ ३७ ॥ सेवापरोऽपि कोऽप्यत्र कुरहो भवति ध्रुवम् । कार्यतत्त्वर एव स्यादहितोषि कचित्ररः ॥ ३८ ॥ हिंसावांश्च हाविश्वासी भवेत् कचिचथा परः। भक्तिनधरै एव स्यात् विकारी च तथा परः ॥ ३९ ॥ परान दोषान बाद्यैंति पश्चादादयति केवलम् । अधनाः कथिताः सर्वे सप्तात्रिशदिमे शुँणाः ॥ ४० ॥ इत्यधमा (३७) गुणाः एवं गुणसमायुक्तो नाझा गोपकुछो भवेत् ।

तथाधमाधमगुणान् शृणु चान्यानशेपतः ॥ ४१ ॥

६ "यथार्थ" न सर्वायेकृत् P. अ प्राणान् P. ८ मुमूर्व P. ९ मक्तिनेश्वर P. १० परदोपान्वादयति P. ११ सप्तविद्यति P.

#### सोमेश्वर उवाच<sup>9</sup> ।

पुनः सोमेश्वरः कृष्णं सादरं प्रच्छ( प्ट )वानिति । देव देव भविष्यस्य गुणान् बृहि विदेषतः ॥ ४६ ॥

#### श्रीकृष्ण उवाच ।

कुर्लाने।ऽथ विनीतश्च रूजायान् शिल्संगतः। दयायान् श्रद्धया युक्ते व्यायाम् नाप्तिमस्त्रथा ॥ ४० ॥ आधानी चुत्रपृद्धेव सुश्रमस्य तथा परः। श्रुतिमाही श्रमसहो दृष्टिमाही त्येव च ॥ ४८ ॥ चित्रमाही सत्यवाँ व्यायान् वृद्धिमाँ तथा। चनप्रियस्य गुणवान् पितृमक्तः प्रियंवदः॥ ४९ ॥ मातृमक्तो आतृमको सत्ये गुरुवनेऽपि च । देवदिजयोर्भक्ते चतुर्विंदे हमे गुणाः॥ ५० ॥

१३ After the verse 41 both B & P read थांक्रण खवाब, which is redundant here. १३ Not found in P. १४ विवास P. १५ क्योइस P. १६ अपनान पैव B. १६ अपनान B. १६ अपनान पैव B. १६ अपनान B. १६ विवास P. ११ थांचान P. १२ मुस्सिको B. १३ मुस्सिको ज्योदिव P. १४ देशसिकास्य B. १४ चतुरिकान में B.

मया तव समास्यार्तीः सर्वे विजयहेतवे । ैंएवं गुणेश्च संयुक्तो ज्येष्ठी भवति सत्वरः ॥ ५१ ॥

<sup>१८</sup>इति श्रीमलपुराणे चतु ब्याप्रवर्णनं नाम द्वितीयी तृतीयो ]ऽध्यायः

२६ गुणा भया समात्याताः P. २७ Line not found in P. २८ In B the Colophon reads as under इति भीमण्युराणे अनु पानपहरणे तृतीयम् ।

# चतुर्थोऽध्यायः ।

#### श्रीकृष्ण उवाच ।

अथाङ्गानां विवेकं च विविधं कथयाम्यहम् । उत्तमाधममध्येर्थे भेदैः शृष्य समाहितः ॥ १ ॥ सुप्राणस्तुँ सुसंस्थानः सुशरीरस्तु मासलः । स्वस्थश्चेव सुगात्रश्च समभ्यस्तवरासनैः ॥ २ ॥ मविस्तरस्वरोऽथोपि नेत्रविस्तर एव च। स्कन्धयोगि विस्तीर्णो सीयाविस्तीर्णर्केस्तथा ॥ ३ ॥ भुजा च (चापि) सुविस्तीर्णों वाहुविस्तीर्ण एव च। तथा प्रकोष्टविस्तीर्णो विस्तीर्णाङ्गुलिरेव च ॥ ४ ॥ कटिविस्तीर्ण एव स्यात जङ्गाविस्तीर्ण एव च । विजेयो जानविस्तार्णो चिचविस्तीर्ण एव च ॥ ५ ॥ शौर्यस्य विस्तरः कापि गुणानां विस्तरोऽपि च । हात्रिंशत कथिता होते विस्तारा जयदायका ॥ ६ ॥ अथोत्तममध्यगानामुच्यन्ते लक्षणानि च । विज्ञेपमधिशेषं वा जार्यते तेन तत्त्वतः॥ ७ ॥

भीवायामितिसंकीर्णो न स महः प्रशस्तते ॥ ८ ॥ बाहुस्यूलो भवेत्कश्चित् संकटो भुजनीरियोः । कश्चित् प्रकोष्टसंकीर्णो विसीर्णः स्पृल्हस्तवीः ॥ ९ ॥

मध्यस्थल उरःसूक्ष्मः स्कन्धस्थलस्तथापरः ।

<sup>ा</sup> उपनाम्मध्यनीथन P. १ गुत्रान्स न P. ३ समम्बस्तवस्तानाः P. ४ आन्। वितीन कथाने P. ५ गुत्री न कर्मानीयां P. ६ तथा प्रकेष्ट्रवितीनां P. ७ समते P. ८ The whole line is not found in B.

कस्येव च रिफची स्थूटा संकीर्णा च भवेत् कटिः। इञ्जबद्वी भवेत् कश्चित् स्थूटजानुरपि स्मृतः॥ १०॥

अधोर्घ्यविस्तरः कश्चित् अर्धसंकीर्ण एव च । अधोविस्तर एव स्यात् उर्ध्वसंकीर्णवान् भवेते ॥ ११ ॥

वाचा शूरश्चित्तभीरुः कायस्थूलस्तथापरः । प्राणहीनश्च विज्ञेया विज्ञातिर्मध्यमा इमे ॥ १२ ॥

अथाधमाद्वानां(ङ्ग) केंथेने महाध्यलितलक्षणाः। भवन्ति निन्दिता ये तु लोकेऽस्मिन् गुणवर्जिताः॥ १३॥

अतिदीर्घश्च सर्वत्र तथा विक्रय एव च । अतिक्रमोथ सूक्ष्मास्यैः कृशाकोऽथ नपुंसकः ॥ १४ ॥

कुप्टाङ्गर्श्वे सदोपाङः स्कन्धो वातुल एव च। अतिभीरुस्तथार्थस्यो मूर्लोप्यतिशयेन र्चं ॥ १५ ॥

अप्राणवांद्य मन्दामिरित्येते चाधमाः स्मृताः । अज्ञानि पोडशोक्तानि निदितान्यज्ञसङ्गरे ॥ १६ ॥

श्रीकृष्ण उवाँचै ।

पञ्चाङ्गाश्च भवन्त्येते महास्तान् कथयाम्यहम् । अस्थिसारो मांससारो मेदसारम्तथैव च ॥ १० ॥

कोऽप्यस्थिमांससारः स्यादन्यो मेदाग्निर्धारवान् । तेषां तु भेदा वक्तन्या निरूप्यन्ते यथार्थवत् ॥ १८ ॥

स्थूलास्थिः स्थूलसन्धिश्च स्वस्पमांसोऽस्पप्राणवान् । श्रमेणी अमणकः कश्चिद्रस्पश्रमकरस्तथा ॥ १९ ॥

<sup>्</sup>रिक्ती B. १० अर्थ P. ११ कर्षसीने एव च B. १२ वया P. १३ अति विकत्तसुरुतार B. १४ अष्टांत्रस B. १५ तथा तथा P. १५ वा P. १५ This is redundant here. Not found in P. १८ नर्सात P. This should be सेरास्थ (Vide v 29.) १९ सन्दाती B. २० ध्याणी B.

तथा शौरेंण संयुक्तः तथा चाप्रियदर्शेनैः । इत्यष्टावस्थिसारस्य भेदाः प्रकथिता मया ॥ २० ॥

इदानीं मांससारस्य कथ्यते गुणविस्तरः । सम्माणो<sup>२२</sup> न सुक्ष्मास्थिनं स्थुलस्थिर्भवत्यपि ॥ २१ ॥

मध्यस्थास्थिरतो नेव बहुमांसो न शस्यते । नालुपमांसो हि चलवान् सममांसस्य चोदयः ॥ २२ ॥

वलवर्धनलीनाङ्गो वद्धदृदतनुस्तथा । लीनशौर्यगुणोपेतः सर्वेषासुत्तरोत्तरः ॥ २३ ॥

प्राणवांश्च श्रमसहस्तथेव च जितश्रमः । कथिता मांससारस्य गुणा एते चत्रर्दशे ॥ २४ ॥

अथातो मेदसारस्यें गुणानामेकविद्यातिः । मध्यस्यूलो भवेत् कश्चित् सृक्ष्मोऽन्यः करपादयोः ॥ २५ ॥

सूक्ष्मास्थिरल्पमांसथ वहुभेदः श्रमार्धसाक् । श्वासाधिकः सल्पवलो न्यायामेऽशक्य एव च ॥ २६ ॥

निदापरः शय्यापरो वहाजी वहुपानकृत् । सेवापरः श्रीतसहः सदा घर्मेणे पीड्यते ॥ २७ ॥

बहुश्रमः सुक्ष्मास्योऽर्घस्त्ररो मीरुरधस्तर्थौ । सस्वेदवान् वातसहो गुणा इत्येकविंगतिः ॥ २८ ॥

अधारियमेदसारस्य गुणाः सप्तदश स्मृतौः । प्रमुखस्थित्तस्त्योऽपि मांगलो मेदौर्कस्तथा ॥ २९ ॥

कथित् स्युक्षेदरोऽपि स्यात् सृक्ष्मवक्षःस्यकोऽपि च । स्यूनस्कन्यः प्रीटवाहुरन्यज्ञहो भवत्यपि ॥ ३० ॥

२९ तथा वा विवादर्शनः P. २२ मुप्तानेन P. २३ चतुर्दनाः P. २४ मेर्डाट्रस्य P. ३५ घर्नेन P. २६ भंगरपन्या P. २७ स्त्रया B. २८ मेरान B.

अल्पसर्तेः पृथुश्चेव तथोप्नसह एव च ।
आहारवान् श्वासपः प्राणवान् स्थिरयुद्धकृत् ॥ ३१ ॥
हप्टिनेर्ह्दें स्वभावात् स स्थिरश्चेवाहसहरे ।
इत्यस्मिनेदसारस्य गुणाः पोट्टत प्रोच्यते (न्ते ) ।
शोभनास्थिवयश्चेव तथा वराहरिरवान् ॥ ३१ ॥
सममांसः समास्थिश्च विश्चित् कायेन मेडुँरैः ।
पिचविस्तारवांश्चापीनतनुवाई च कचिद्धतेत् ॥ ३४ ॥
न इस्यः कचिद्धदेतु सप्रमाणश्च सर्वदा ।
समप्राणः समशीयस्त्येव समसत्वरः ॥ ३५ ॥
उन्धमद्रमयोद्धा च अभेभद्रमयुद्धकृत् ।
अथाध्वभद्धमेथी च सर्वयुद्धकृत् ।
अथाध्वभद्धमेथी च सर्वयुद्धकरस्त्या ॥ ३६ ॥
अष्टाह्मभद्रयोधी च गुणाः पोट्टा संस्वया ।
इस्यहानां च पद्मानां गुणाः संकीतितीं मया ॥ ३० ॥

इति श्रीमहापुराणे पचात्रमहालक्षणं नाम तृतीयो[चतुर्थो]ऽध्यायः<sup>१४</sup>।

३९ अल्स्सिय P. ३० इष्टर्भारः B ३१ मेदरः P. ३२ चतुरबाङ् P. ३३ प्रेनीतिता P. ३४ In B the colophon reads as under—इति महसुराणे वेषाक्षमञ्ज्यक्षणप्रसर्थ चतुर्थम् ।

## पञ्चमोऽध्यायः ।

भवन्त्यैष्टविधा महाः कथयामि यथा तथा । युवा च प्राणवांश्चैव ज्येष्ठी चेंव तथा परः ॥ १ ॥

अपरश्चान्तरज्येष्ठी तथा गोपकुलोऽपि च । भविऱ्यो वालदृद्धौ च कथिताश्चाष्टमा इमे ॥ २ ॥

चतुर्भेदैश्च भिन्नास्ते शत्रोर्जर्यगुणोदयैः । गजःसिंहो वृपश्चीव मृगोऽपि च तथा परः ॥ ३ ॥

यस्य थेन यथा युद्धं सोमेश्वर तथा शृणु । हितोपदेशं विविधं विचार्य कथयाम्यहम् ॥ ४ ॥

#### श्रीकृष्ण उवाचै ।

अथ महाश्च चत्वारो भवन्ति निजकैर्गुणैः। गजो वृषो सृगः सिंहो भविष्येः पश्चमो मतः॥ ५॥

त्रिंशद्वर्षादिपर्यन्तं प्रवृत्तिः सङ्गमेन च । आहारो<sup>र्हे</sup>न प्रवर्तते सर्वेषां भविता गुणाः ॥ ६ ॥

त्रिचत्वारिंशद्वर्षाणि महाश्चत्वार एव च । श्रमेरभ्यासेराहारैः संवर्मेर्न निरन्तरम् ॥ ७ ॥

भारयन्त्यात्मनो ै विद्यां गुणाश्चापि यथा तथा । अथोर्ध्व दावत् पद्मात्रत् प्राणेनापि ै वलेन च ॥ ८ ॥

सर्वाभ्यासेन श्रीयेंण कालेनापि पुनः पुनः । यूपभक्ष मृगश्चेव सिंहब्बापि तथा पुनः ॥ ९ ॥

१ भवन्य P. २ राष्ट्रेजय P. ३ redundant and not found in P. ४ आहारे P. ५ प्रवर्तत P. ६ ज्यामेन P. ७ धार्यन्यामनो P. ८ अधार्यम् P. ९ प्राणीनापि P. १० सर्वायामेन P.

अभैपामेर्वे महाना धार्यमाणा अपि ध्रुवम् । गुणाः प्रयान्ति व्यसैनः कालस्यापि क्रमादपि ॥ १० ॥

वर्जयित्वा गजं तस्य पष्टिवर्षाणि योग्यता । वृपसिंहसृगांश्चापि तेनैव व्यतिरिच्यते ॥ ११ ॥

अन्यानिप गुणान् सर्वान् कथयामि गजस्य च । यैः पष्टिवर्षपर्यन्तं विद्या संधीर्यते ध्रुवम् ॥ १२ ॥

उँचमैक्षेच व्यायांमेरिप्तराहार एव च । आरोग्यवान् धर्मवांश्च श्रमवानर्थवानपि ॥ १३ ॥

सहायवान् बुद्धिमांधै वलवान् प्राणवानिति । गजस्तु धारणेरॅतैः पष्टिवर्पाणि दुर्जयः ॥ १४ ॥ 🍈 🖠

शृणु सोमेधरात्रेव एकामहृदयोऽधुना । गजस्तु धारयेद्यास्तु गुणास्तान् कथयाम्यहम् ॥ १५ ॥

वपुषा घातव( घातुतः )श्चेय वलवान् प्राणवांस्तथा । स्नेहसारस्तथा शूर एते शारीरकीँ गुणाः ॥ १६ ॥

एतैर्गुणेः सदा मछो गजश्चैवोपरुक्ष्यते । सिंहोऽपि सहजेस्तद्वेदेतैद्वांदशिर्मुणेः ॥ १७ ॥

उरसा चातिविस्तीर्णः किटिविस्तारवांस्तथा । मध्ये क्षामोदरः स्कन्धः (न्धे ) प्रकोष्टे स्थूल एव च ॥ १८ ॥

तेजोवान् स्फुर्तिमाश्चेय रुघुवेगश्च सर्वदा । यपुपो विस्तरश्चेव तथैवोत्पतने<sup>ग</sup> गतिः ॥ १९ ॥

शीष्रप्राणः शोर्यवाश्च सिंहस्य कथिता गुणाः । षृपोऽपि जायते यस्तु गुणास्तान्कथयान्यहम् ॥ २० ॥

१९ अधियमेव B. १२ च धार्यते P. १३ सुदिवाध B. १४ शासिता B. १५ स्थापति B. १५ स्थापति B.

सुञ्जरीरः सुप्रमाणः पृथुलः कठिनोऽपि<sup>३६</sup> च । पादारोपी<sup>३०</sup> भारसहो सुद्धरारो जितश्रमः ॥ २१ ॥

अष्टी गुणा भवन्त्येते ज्ञातन्याश्च स्तभावजाः । अथेदानी मृगस्गापि गुणान् वक्ष्यामि तस्वतः ॥ २२ ॥

बरी बर्शा भीरुकर्क्ष सूक्ष्मपादकरोऽपि च । सुततुष्य सुवेगश्च तथैव व्यवसायवान् । अन्तृपश्चमश्च सप्तेते सृगस्य सहजा गुणाः ॥ २३ ॥

इति श्रीमलपुराणे गर्जासंदम्बनयुपभमलम्बरूपो नाम चनुर्थो[पज्ञमो]ऽध्यायः ११

<sup>া ।</sup> বং কলি দি P. । ५५ वर्णामी B. । ১৫ साथ P. । १६ In B the colophon reads as under—ধ্যা পানায়ানী দক্ষ হিত্যব্যৱসালকদেশক ব্যাদন্ত ।

## पष्टोऽध्यायः

## श्रीकृष्ण उवार्च ।

ς.

भवन्ति सर्वसामान्याः सप्तत्रिशदिमे गुणाः । घातपातस्तथालातैः स्थानकं लाग एव च ॥ १ ॥ भारः थर्मैः श्रतिधीन वह इष्टार्सेनं तथा । धारणं रोधनं चेव तथा निर्जनतर्जनम् ॥ २ ॥ ताकणं सोष्टवर्णं (च) पालेनं व्यवसायिकम् । प्राणश्चीय तथा शौर्य कचिदस्थार्पनं भवेत ॥ ३ ॥ कचित प्रवि( वे )शनं शौढिः पद्ध्य सहजं कचित् । धारणेऽप्यधिका शार्तिस्तथा निस्सरणेऽपि च ॥ ४ ॥ ताकणे रक्षणे कोऽपि शक्ति(क्त )धालनकेऽपि च । फरकणे शक्तः कोऽपि स्याद पट्टः कोऽपि वर्जने ॥ ५ ॥ हत्धने चोत्करः कोऽपि लागेपि मतिमानपि । गोपणे( ने ) निपणः कोऽपि यद्वेपि निपणो भवेत ॥ ६ ॥ कक्षालग्नः परः कोऽपि दण्डिकालग्न एव च । वहणे रुमः कोऽपि स्यादोजोरुमस्तर्थेव च ॥ ७ ॥ चोडिल्मो भवेत्कश्चित् सप्तत्रिंशदिमे गुणाः। कथिता लैक्किः शब्दैस्तथोक्ता महभाषयो ॥ ८ ॥ पञ्चसारो भवेत्कश्चिज्जानसारस्तथा परः । इत्यहसारतां ज्ञात्वा तत्र कर्गाणि कारयेत ॥ ९ ॥

भ Not seen in P. २ लाल P. ३ भारथमः P. ४ दुःसासनम् B. ५ पालन P. ६ हुनगणं B. ५ पचित्रतेसनं श्रीदिः पदः सहजं झचिन् P. ६ दुनगणं B. १ पित्रतेसनं श्रीदः पदः सहजं झचिन् P. ६ दुनगणं B.

एतेर्युक्तास्तुं ये महास्तान्हं कथयामि ते ।

उरसारः स्कन्यसारों मुजसारस्त्रीय च ॥ १०॥

किरसारो भवेत् कथिन् जानुसारस्त्रथा परः ।

पश्च स्थानाति मह्याना शस्यन्ते युद्धकर्मणि ॥ ११॥

पुनश्च कथिप्यामि यथोपायं यथौंगुणम् ।

स्कन्यस्थानं मुजस्थानं उरस्थानं तथैव च ॥ १२॥

किरस्थानं तथैवान्यत् जानुस्थानमतः पर्रम् ।

एहा स्थानाति विज्ञाय स्वत्रारी यथार्थिन(थैतः)।

तनेति ने नेर्वानस्राण महः क्षेषी समाचरेत ॥ १३॥

इत्यक्तविभागः ।

अथात्र कथ्यते तावद् रह्नम्नेस्तु रुक्षणम् । जातिवर्णप्रमाणादि बहुभेदसमन्वितम् ॥ १४ ॥

निर्दैयाभ्यासहिता भूमी रङ्गमूमिः प्रकीतिता । सेवाखा(पा)ढकनामी च प्रसिद्धा परमा मता ॥ १५ ॥

तस्यास्तु रुक्षणं वक्ष्ये जातिवर्णप्रभेदतः । सुरुक्षणजयम्थानं हानिम्थानमरुक्षणा (णम् ) ॥ १६ ॥

निज्ञोन्नतसमत्वेन त्रिविधा मूमिका मदेत् । निज्ञोन्नता परित्यज्य तत्राज्ञीक्तियते सदा ॥ १७ ॥

आग्वा(पा)दकप्रमाणं तु त्रिविधं परिकीर्तितम् । देवमानं देत्यमानं मर्स्यमानं तथैव च ॥ १८ ॥

एकोत्तरं हस्तक्षतं देवमानं प्रक्रीतितम् । देत्यानामेव पद्माक्षत् मत्यानामेकविंगतिः ॥ १९ ॥ 3, 4-7) 3, 4-7) 6, 4-81 6, 4-81 6, 7-8-8-6, 8

१० ऐर्ग्युना B. ११ सम्यक्षिती P. १२ तथायुव्य P. १३ The line reads as बरिष्णांत्राति विजय स्वतिरि यथाधिनः in B. १४ तद् B. १५ सम्बर्ध B. १६ Verses beginning from this Sloka upto Adhyaya 87 Sloka 3 (first half) are not found in the printed text.

चतुरसं त्रिकोणं च घर्तुलं च तथैव च ।

मासणी शुक्रवणां च पीता क्षत्रियमूमिका ॥ २० ॥
स्यामवर्णा तथा शृद्धी बहुवर्णा तथाधमा ।
उत्तमाधममध्यास्तु भूमयो बहुमेदतः ॥ २१ ॥
कर्करेलं न्टिलता भूमिलों हकाष्ट्रविद्युपिता ।
पाषाणैः कण्डकैवांपि कुट्टैनापि पटेन च ।
वर्जनीया प्रयत्नेन दु खदा सर्वेदा नृणाम् ॥ २२ ॥

इति मृगिशुद्धिः।

प्रथमं प्रातरुत्थाय महैः कर्तत्र्यमादरात् । मलमूत्रविशक्तिं च (द्धिश्व) दन्तधावनमेव च ॥ २३ ॥ गण्डपैर्मखञ्जिक्ष संखप्रकारनं तथा । संघ्यादिकं च निर्वृत्य रहां गच्छेत समाहितः ॥ २४ ॥ गत्वा च प्रथमं ज्येष्री प्राणायामं च कारयेत । भूमिवन्दनपूर्व च कारयेच् च ततः श्रमम् ॥ २५ ॥ बालवद्धान्धवधिरिङ्जाङ्गकोधिरोगिणः । पिशुनानृतपापण्डान् मचप्रलपिनस्तथा ॥ २६ ॥ धुर्तार्तकृष्टिकितवचौरचण्डालमायिकान् । वर्जियित्वा तथैवान्धान् श्रमकाले तथा खियः ॥ २७ ॥ उच्चैः प्रहसनं कासष्टीवनं क्षुतमेव च । विवादं रुदितं चैव दराध्यानं तथैव च । वर्जनीयं प्रयत्नेन महोन जयमिच्छता ॥ २८ ॥ पद्म प्रदक्षिणं कृत्वा प्रणम्य विधिपूर्वकम् । वैदिकामपविश्याथ कर्तव्यं जटवन्धनम् ॥ २९ ॥ त्तंथेव प्रदक्षिणं कृत्वा प्रणम्य विधिपूर्वकम् । विविधं जटबन्धं च संक्षेपं च कियापरम् ॥ ३० ॥

श्रच्यासनोपानहादि त्यजेत् चैवासनादिकम् । शिरःप्रच्छादनं चैव रङ्गभूमो विवर्जयेत् ॥ ३१ ॥

आचम्य च गुचिर्भुत्वा ततो रहं समाविशेत् । साधवेदेव मन्त्रेण स्थापयेच च सदर्शनम् ॥ ३२ ॥

सर्वकामप्रदः कृष्णः स च तत्र प्रतिष्ठताम् । आखा(पा)ढक नमामि त्वां देहि मम जयश्रियम् ॥ ३३ ॥

उद्दामदर्पदेख्येन्द्रवधूवैधव्यदायिने । सुदर्शन नमस्तुभ्यं जयदे(द) समरप्रियम्(य) ॥ ३४ ॥

वामे पार्धे हरिर्वस्य दक्षिणे दाशिक्षेत्ररः। नाभी पद्मभवो ब्रह्मा सदा हस्तेषु मातरः॥ ३५ ॥

कृष्णमृतिरियं ध्यात्वा तथा चावरणं शुभम् । आयुरारोग्यवीरश्रीविजयोत्साहवरुप्रदम् । श्रीनिधेऽस्तु नमस्तुभ्यं दुरितं मे प्रणाशय ॥ ३६ ॥

इति आवरणकमन्त्रः ।

हलघरो धराधरो रत्नमृपितपन्नग । वासुकेंडस्तु नमस्तुम्यं जयं रुक्ष्मीं च देहि मे ॥ ३७ ॥

वासुकेर्वरमृर्ति च ध्यास्वाचम्य विधानतः । गृहीत्वा स्वशिखां क्येन् सुदृढं ग्रन्थिमिस्निमिः । इति कृत्वा मन्त्रविधि कथितं भूगणा पुरा ॥ ३८ ॥

प्रशस्तः कच्छवन्धश्च कच्छामन्त्रविधानतः । करास्कोटनं त्रिविधं समलीनोन्नतं वल्यत् ॥ ३९ ॥

टलतस्यरसंद्यापः सिंहस्य(च) प्रकीर्तितम् । समं वृषस्य निर्दिष्टं स्वभावान् मधुँवरिणा ॥ ४० ॥

कसस्फोटप्रमाणं तु कृत्वा रहसमीपनः । पद्मासनेनोपविदोद् गजो ज्येष्ठां कृतोत्सवः ॥ ४१ ॥ आन्तरज्येष्ठिना सार्ध तथा गोपकरुःसह । बालवृद्धभविप्येश्च ततो वन्देत् वयुन्धराम् ॥ ४२ ॥ समुद्रभृतासि हरिणा वस्थे वलदायके । देहस्य भूपणं देहि पवित्रे शुभरुक्षणे ॥ १३ ॥ इत्युक्त्वा च प्रणम्येनां गृहित्वा, चेव मृत्तिकाम् । ततः सार्धं समायुक्ताः सर्वाङ्गं विनिरुपयेत् ॥ ४४ ॥ मलाः पञ्च भवन्त्येते गजः सिंहो वृपो मृगः। भविष्यः पञ्चमो ज्ञेयः पञ्चेपामासनानि च ॥ ४५ ॥ विद्याभ्यासेन पश्चेते भवन्ति ज्येष्टिनः ऋमात् । आसनैरुपविद्यन्तिः स्वैः स्वैः सर्वेऽपिः साद्ग्रः,॥, ४६ ॥ गजः पद्मासनं कुर्यात् सिंहोऽपि गरुडासनम् । फणासनं मृग. कुर्यात् वृषोऽपि कुकुष्टासनम् ॥ ४० ॥ भविष्योऽपि तथा क्रयांदासनं जघनोपरि । कारयेच च श्रमं पश्चात् प्रकुर्यात् स्वयमेव च ॥ ४८ ॥ मतिकारस्वेदानीं कथ्यन्ते बहबो गुणाः । मळान न विकारयति मतिकारस्तद्य्यते ॥ ४९ ॥ चत्वारिंशत सदैकेन गुणास्तस्य प्रकीर्तिताः। मानसः सर्वदा महोर्घारणीयाः समीपतः ॥ ५० ॥ विना तेन प्रणस्यन्ति गजा इव निरद्भशाः। मतिकार, प्रयत्नेन रक्षणीयश्च सर्वदा ॥ ५१ ॥

आतमकरा ॥ १ ॥ परकरा ॥ २ ॥ स्थानकरा ॥ ३ ॥ यातकरा ॥ ४ ॥ पद्मतारुकरा ॥ ५ ॥ गोकरा ॥ ६ ॥ बाहोपानकरा ॥ ० ॥ पद्म तथेव स्थानकरा ॥ ॥ ८ ॥ आसनकरा ॥ ९ ॥ ज्येष्ठियारणे करा ॥ १० ॥ रन्युनकरा ॥ ११ ॥ ताकणे करा ॥ १२ ॥ विज्ञानकरा ॥ १३ ॥ सो(सो)ष्ठवने करा ॥ १४ ॥ वेषुकरा ॥ १५ ॥ स्रुणे करा ॥ १६ ॥ निस्सरणे करा ॥ १० ॥ चारने करा ॥ १८ ॥ स्वक्षीये करा ॥ १९ ॥ श्रुक्तला ॥२०॥ मित्रकला ॥२१॥ दारुणकला ॥२२॥ आत्ममहकला ॥२३॥ परमहक्तला ॥२४॥ स्वरस्यकला ॥२५॥ कातरकला ॥२६॥ त्राणकला ॥२७॥ बुद्धिकला ॥२८॥ अमकला ॥२९॥ युद्धकला ॥२०॥ आहारकला ॥३१॥ आलस्यकला ॥३२॥ ॥३४॥

॥३५॥ ॥३६॥ रक्तकला ॥३०॥ आवेराकला ॥३८॥ कालकला ॥३९॥ राजकला ॥४०॥ समाकला ॥४१॥

> इत्येकचत्यारिंशत्कलाभिरुपशोभितः । मतिकारः स विज्ञेयः तस्य कम समाचरेत् ॥ ५२ ॥

> > इति पर्छ कशामकरणम् ॥

## सप्तमोऽध्यायः ।

आसा(पा)द्रस्य समीपस्था ये कार्या स्वरा क्लि। तत्सर्व कथयिप्यामि योगक्षेमार्थसिद्धये ॥ १ ॥ छेदो मारस्तथा भद्र पात उत्पातकस्तथा । रजस्वरानामकृत रुदितं मृतकम्बर ॥ २ ॥ प्रेतराक्षसभूतादिस्मरण वज्रनिस्वर (न )। तपस्वग्रधसर्पाणा नामसकीर्तन परम् ॥ ३ ॥ ये चान्ये कृत्सिता शब्दा श्रमकाले न शोभना । सुदर्शनेन मन्त्रेण तेपा च रक्षण गुभम् ॥ ४ ॥ दश्चविधाना शब्दाना महान्तो विदिता गुणा । कश्चित्पर घातयति परेणापि न घात्यते ॥ ५ ॥ स्थानकादाकर्पयति कोऽपि माक्रप्यते परै । गृह्यात्यन्यस्य विज्ञान नान्येन शब्दोऽपि गृह्यते ॥ ६ ॥ क्रचित्या चालयति न परेणापि चाल्यते । क्रक्तिक त्रोट्यति त्रोट्यते न परेण त ॥ ७ ॥ अङ्गस्थानानि कथ्यन्ते पञ्चेतानि यथा शुण् । स्कन्धस्थान उर स्थान जङ्घास्थान तथैव च ॥ ८ ॥ जानस्थान कटिस्थान पश्चेतानि विभागश । चतुर्णामपि महानामङ्गजान तद्य्यते ॥ ९ ॥ उन्नताङ्ग गजस्थान समाङ्ग च वपस्य वै । सिंहस्थान तु लीनाङ्ग वलाङ्ग तु मृगस्य च ॥ १० ॥ समपाद गजस्येव विषम वृषभस्य च । सिंहस्य चोन्नत पाद चलत्पाद मगस्य च ॥ ११ ॥

एवमाकारजं स्थानं भेदजातीश्चतुर्विघाः । परमकाराणि निश्चित्य घातोपि क्रियते सदा ॥ १२ ॥

अजाघातः प्राणघातो घातो वहनिपूर्वकम् । बोजो(ओजो )बहनिघातस्य न्वतुर्थः परिकीर्तितः ॥ १३ ॥

उर्जः प्राणभवो पातः पञ्चमः कोऽपि कथ्यते।

ओजोयहनिघातश्च पष्टश्च परिकीर्तितः॥ १४॥

पिडिति(डेते) काथिता घाताः पटार्त्रशत् प्राणसंयुताः । येनाभ्यासेन सदा महो रिपुयुद्धे जयी भवेत् ॥ १५॥

केशाकर्मणधातस्तु प्रथमः परिकीर्तितः । स्कन्धस्फोटनधातोऽपि हस्तेनैकेन सादरः ॥ १६ ॥

द्विहस्ताभ्यां च घातोऽयं स्कन्धास्फोटनसंभवः । दण्डाधातस्त्रथेवान्यो ज्ञातस्यो इदबुद्धिभिः ॥ १७ ॥

कर्णतालविद्यातोपि पार्श्ववातस्तथापरः । भीवात्रलवदाचातो घातो निजकरस्तथा ॥ १८ ॥

सुजघोटनघातोपि घातः करतरहस्तयोः (स्य यः)। द्विसुजाघोटनं चास्ति कथिताश्चान्येऽपि (श्वापि) स्रिमिः॥ १९॥

षातोऽन्यो बाहुजानुना शिरसो षातकस्तथा। कक्षातलविषातस्तु मुष्टिषातम्तथा परः॥ २०॥

कशाकर्मणघातश्च चरणघातक एव वा । आकृत्य चरणाघातश्चरणे परिकीर्तितः ॥ २१ ॥

जहास्फोटनपातोपि धातश्यरणपीटनात् । अथातो वरधातश्य पाटापातस्तथेव च ॥ २२ ॥

दण्डापात उरोपातो घातोपि गजहस्तजः । प्राणपातम्नभौक्षितो घातश्च कथिनः परः ॥ २३ ॥ अक्तन्यासविधातास्तु वृधैः संपरिकीर्तिताः। जाह्वो(नू)परि विधातेऽपि धातस्तु भवंति क्वेचत् ॥ २४ ॥ वाहुसुजविधातोऽपि नियुद्धेन्नरुदीरितः। पष्टि(पृष्ठ)कन्नावयोऽपि गजधातस्तथा परे॥ २५ ॥ पटित्रंधिनिमे धाताः कथिताः संस्थया सुन्द्रम्। विज्ञाय(ज्ञेया) यल्तो महिनियुद्धकुश्रहेस्तदा॥ २६॥

द्वेति श्रीमछपुराणे शहघातप्रकरणे सप्तमम् ।

#### अष्टमोऽध्यायः ।

ताला पञ्चविधा जेया यथोक्तास्तान् निरूप्यते । आसाताल परताल क्रियातालस्त्येव च ॥ १ ॥ ममतालः शन्यतालो ज्ञातच्या संप्रयत्नत । एतान् ज्ञात्वा सदा महो नियुद्धविजयी भवेत् ॥ २ ॥ सर्वेदेव हि महाना दृष्टिभेत्रति पश्चधा । प्रथमं चित्तर्दार्धेश चक्षद्दारिस्तथैव च ॥ ३ ॥ वाक्यदृष्टि श्रुतिदृष्टी<sup>र</sup> रह्नदृष्टिस्तथेव च । एव च पञ्चधा दृष्टिर्महाना भगति धुवम् ॥ ४ ॥ अधाहरामा कथ्यन्ते सस्यया च चतर्रश । येरहेरिभ्यते शक्त्या प्राप्यते च महत्करम् ॥ ५ ॥ जुटके कथ्यते लाग मकन्यो हस्तेन लाग्यते । एकहरनेन सामध्य हिहस्तेनेव वा पन ॥ ६॥ कक्षातरेन रागोऽपि रागे। हस्तेन बाहुनों । प्रप्रलागो वंशलाग कटिलागैस्तथा पन ॥ ७ ॥ तंथेबोदर्रेलागोऽपि लागो निर्मितिपूर्वक । हम्बधारणलागोऽपि लागश्चरणधारणात् ॥ ८ ॥ निराघारोऽपि लाग स्वादिति लागायद्वदेश ! कर्तत्रयास्त यथास्यान यथासमयमेव चं ॥ ९ ॥ अध द्वाददा स्थानानि कथ्यन्ते महर्रमणि । जयस्यानकमप्यत्र चतुर्धा परिकीर्तिनम् ॥ १० ॥

भिष्मानस्थि P. श्रमानस्थि P. श्रमान P. श्रमानस्य B.
 भौतीसमे P. श्रमी नेपालन प्र.

शिरसि स्थानकं प्रोक्तं स्थानं करतलेऽपि च । उदरस्थानकं वापि पृष्ठस्थानमतः परम ॥ ११ ॥ समास्थानकमप्येवं चतुर्धा परिकीर्त्यते । प्रथमं स्थानकं ज्ञेयं चरणेन च धारणम् ॥ १२ ॥ शिरोधारणमप्यत्र जहाभ्यां धारणं परम् । अन्योन्यकरपादाभ्यां धारणं परमं स्मृतम् ॥ १३ ॥ समस्थानकमप्येवं चतर्धा परिकीर्तितम् । उपस्थानानि चत्वारि श्रयतां च यथा तथा ॥ १४ ॥ कराभ्यां धारणं स्थानं स्थानं कक्षावधारणम् । अर्घाङ्गधारणं चैव जानुद्धयविधारणम् ॥ १५ ॥ इत्येवं द्वादशाङ्गेप स्थानकानि मवन्ति च । अष्टादशप्रकारेणै शिरः "पूर्वकमासनम् ॥ १६ ॥ असामने च प्रथमं पश्चादासनमध्यर्थे । मध्यासनं तथैवान्यत् सिंहासनमपीक्षेते ॥ १७ ॥ कुर्मासनम्पि श्रेष्ठं दुर्दरासनमुच्यते । गजासनं समुद्दिष्टं ततोर्धासनमुच्यते ॥ १८ ॥ · शिरासनं त विजेयं कक्षासनमतः परम् । श्रीवासनं " च परमं अजासनमिहोच्यते ॥ १९ ॥ द्विभजासनमप्यत्र कुक्दासनमुचर्मेर्स । फणग्रप्तासनं चैव गरुडासनमेव च ॥ २०॥ उदरासनमित्येवं कथितं दशसप्तधा\* । चत्वारोऽत्र भवन्त्येव महाः श्रमगणेर्यताः ॥ २१ ॥

८ पृष्टिस्थानम् P. ९ प्रमारेण P. १० शिरोर्ड्सम् B. ११ सप्या, B. १२ स्थासने P. १२ not found in P. \*Here the author mentions seventeen Asanas, but in verse 16 he speaks about eighteen.

ज्येष्ठी तथान्तरज्येष्ठी तथा गोपकुलोऽपि च । भविप्योऽपि भवत्यन्यश्चतुर्थों मावितेपुँगैः ॥ २२ ॥ श्रमाश्चेव तु चत्वारो भवन्ति विनियोगैर्तः । अरुपश्रमश्चार्थर्शैनैः पूर्णश्चर्षं इति कमात् ॥ २३ ॥

ततोऽतिश्रम एव स्पाँत् कथिता महक्तर्माणे । निपिद्धार्न् कथयिप्यामि शुणु महान् यथार्थतैः॥ २४॥

पीनसः शोफवान् कासधासवानि विश्व शुधातुरः । भुक्तवानक्षमः क्षीणो व्योभेचि (श्रष्टि )न्तातुरस्तथा ॥ २५ ॥

अजीर्णवान् दुर्वेलश्च स्नीर्पुं क्षीणस्त्रश्चेव च । मदपीडितसर्वोर्डेः श्चिरोरोगार्त एव च ॥ २६ ॥

म्रान्तश्चेव सुधाविष्टो वर्ज्जितो महक्रमणि । अरुपश्रमं करिष्यन्ति ये च तान्कथयाम्यहम् ॥ २० ॥

बालो वृद्धो ज्वरी चैव चक्त्रोगी त्रणी तथा। रोगी च दुर्वलक्षेव ततो मन्दामिरेव च ॥ २८ ॥

वातातपादिपोडाचान् तथा चाय।सवानपि ।

रक्तदीनो लहुनश्च ये चान्ये कुशरीरिणः ॥ २९ ॥ अल्पश्चमं करित्यन्ति ते सर्वे स्थानस्यतः । अल्पश्चमस्य विस्तारो निःश्चेषः कथितो मया ॥ ३० ॥ अल्पश्चेषण महानां ये भवन्ति गुणा अपि । तानदं कथयिप्यामि द्विजाः शृण्यन्तु तत्त्वतः ॥ ३१ ॥ वस्त्रविद्वस्तथामिश्च रुपुता विचनाशनः(म्) ।

वृद्धणं च जरास्तम्भो<sup>श</sup> गांगस्थेर्यं विदेषतः ॥ ३२ ॥

१४ विनियोगाः P. १५ चतुःसाः P. १६ साधाराः P. १७ ततीःशित्रम् स्वार् P. १८ विलिय P. १६ तथानि P. १० सामाधि P. ११ सम्बर्धः P. १३ सम्बर्धः P. १६ स

ऊत्साहवृद्धिरप्यस्य जायतेऽल्पश्रमेण त ।

तसादरूपश्रमो नित्यं कर्तन्यः संखमिच्छता ॥ ३३ ॥ अथाल्पश्रमसंभूतं रुक्षणं कथयाम्यहम् । अल्पश्रमे कृते प्रातः श्वासः स्वेदो न जायते ॥ ३४ ॥ अर्धश्रमेण जायन्ते नित्याभ्यासेन ये गुणाः । तानहं कथयिष्यामि मलानां सखहेतवे ॥ ३५ ॥ सौमनस्यं वर्लं चैव पृष्टिरुत्साह एव च । हर्पश्चेव सुखं<sup>रल</sup> प्राणवलवृद्धिस्तथेव च ॥ ३६ ॥ अग्निमुर्छाविनार्शिक्ष मेदोनाशस्त्रथेव च । पिचस्यापि विनाशःस्यात् द्वादशैते वरा गुणाः ॥ ३७ ॥ अर्घश्रमः कृतो येस्तु रुक्ष्येते शृणु तान्गुणान् । अर्धश्रमेण महानां प्रस्वेदो र जायते पनः ॥ ३८ ॥ कक्षाकण्ठकपोलेषु ललाटे करसन्धिषु । पादसन्धिषु प्रस्वेदो हृदि श्वासश्च जायते ॥ ३९ ॥ अथ पूर्णः श्रमो येस्त कर्तव्यः सुसमाहितेः । तानहं कथयिप्यामि यथाशासं यथाबलम् ॥ ४० ॥ ज्येप्ठी तथान्तरज्येप्टी तथा गोपकुलोऽपि च । एँतः पूर्णश्रमः कार्यः संयुक्तिर्भावितेर्गुणैः ॥ ४१ ॥ आरोग्यबलवान् श्रीः प्राणवान् सुश्रमस्तथा । श्रमसहः क्षेत्रसहः पुष्टकार्यग्निमानपि ॥ ४२ ॥ पूर्णश्रमेपि महानां जायन्ते ये गणा अपि । तानहं कथयिप्यामि यथाशास्त्रं यथावलम् ॥ ४३ ॥ तथा हृदुरोगनाशश्च पित्तनाशोऽपि जायते । ्रृकृमिनाराः कुष्टनाशः स्वाकसामध्येमेव च ॥ ४४ ॥ ° रूप शरा P. २६ अमिश्रम्सा विनाशश्वन P. २० उक्ष्मंते B. ३८ प्रस्वेशे B. २९ नावित P. ३० सूर: P. . ३१ यधाफड P.

क्केरे सहिष्णुता शीर्य रोगाणां क्षय एव च । अग्निवृद्धिः क्रमादेते भवन्त्यत्र गुणा दश ॥ ४५ ॥

<sup>थॅ</sup>रिपूर्णश्रमस्तस्माद् कर्तन्यस्तु समाहितैः । पूर्णश्रमे कृते महौर्जायन्ते रुक्षणानि वै ॥ ४६ ॥

तान्यहं कथयिप्यामि श्रृयतां च प्रयत्नतः । स्वेदः सर्वेषु चाक्षेपु नेत्रयोधीय रक्तिमा ॥ ४७ ॥

जरानाशः कफनाशो मेदोनाशस्तथा परः । प्रस्वेदं शोपयत्येव मुखे श्वासः प्रवर्तते ॥ ४८ ॥

हृदयं शोपयत्याश कण्ठे शोपश्च तत्सणात् । तथा मुखं च शोपयति <sup>33</sup> करुगं शोपयति क्रमात् ॥ ४९ ॥

अमोऽत्यन्तमेर्वे स्थात् मूर्जा प्रकुरुते परम् । पिपासा जायते सद्यो बल्हानिर्विशेपतः ॥ ५०॥

छर्दिभमधासकासरक्तवित्तभयानि च । तथा हृदयदाहं च ज्वरमुत्पादयेदलम् ॥ ५१ ॥

इति ज्ञात्वा च सकलं कर्तन्यं हितमात्मनः । येन कृतेन मछानां जायते सुखमाशु व ॥ ५२ ॥

तदहं कथयिष्यामि जृण्यन्तु विधिपूर्वकम् । स्नानं शीतोदकेनैय कारयेत् प्रथमं सदा ॥ ५३ ॥

कर्तञ्यं च पयःपानं शी(सि)तया च समन्वितम् । द्राक्षाणां भक्षणं चैव श्वेतवस्त्रनिपेवर्णम् ॥ ५४ ॥

विटेपनं चन्दनेन कर्पूरेण च शोभनम् । अर्थवसाच्छादनं व कडुतिकाम्टवर्जनम् ॥ ५५ ॥

<sup>13</sup> This śloka is not found in B. ३३ ट्रप्पति P. ३४ श्रमधाल-लमेर P. १५ निरेबनम् B. ३६ आईवर B.

कत्साहवृद्धिरप्यस्य जायतेऽरूपश्रमेण तु । तसादरुपश्रमो नित्य कर्तव्य सुखमिच्छता ॥ ३३ ॥ अथारपश्रमसभूत रुक्षण कथयाम्यहम् । अल्पश्रमे कृते प्रात श्वास स्वेदो न जायते ॥ ३४ ॥ अर्धश्रमेण जायन्ते नित्याभ्यासेन ये गुणा । तानह कथयिप्यामि महाना सखहेतवे ॥ ३५ ॥ सौमनस्य बल चेत्र पृष्टिरुत्साह एव च । हर्पश्चैव सुख<sup>रेन</sup> प्राणनल्बुद्धिस्तथेन च ॥ ३६ ॥ अग्निमुर्छाविनार्शैश्च मेदोनाशस्त्रथेव च । पिचस्यापि विनाश स्यात् द्वादशेते वरा गुणा ॥ ३७ ॥ अर्घश्रम कृतो येस्त रुख्येते शृण तान्सणान् । अर्धश्रमेण मछाना प्रस्वेदो र जायते पन ॥ ३८ ॥ वक्षाकण्ठकपोलेष ललाटे करसन्धिय । पादसन्धिप प्रस्वेदो हृदि धासध्य जायते ॥ ३९ ॥ अध पूर्ण श्रमो येस्तु कर्तव्य मुसमाहिते । तानह कथविष्यामि यथाशास यथावरम् ॥ ४० ॥ ज्येद्धी तथान्तरज्येद्धी तथा गोपक्रलोऽपि च । एते पूर्णश्रम कार्य समुक्तेर्भावितेर्गुणै ॥ ४१ ॥ आरोग्यबलवान् शुरे प्राणवान् सुश्रमस्तथा । श्रमसह क्वेशसर पुष्टकार्यग्निमानपि ॥ ४२ ॥ पुर्णश्रमेपि महाना जायन्ते ये गुणा अपि । तानह कथयिप्यामि यथाशास्त्र यथाउलैम् ॥ ४३ ॥ तथा हदरोगनाशश्च पित्तनाशोऽपि जायते । ूर्क्रमिनाश कुप्टनाश स्वाङ्गसामर्थ्यमेव च ॥ ४४ ॥ ° २५ शस P. २६ अमिएला बिनाइश्वर P २० ज्याते B २८ प्रस्ते B २९ नाविते P ३० छूर P ३१ यथाफ उ P

क्केड्रे सहिष्णुता शीर्थ रोगाणां क्षय एर च । अम्मिनुद्धिः क्रमारेते भवन्त्यत्र गुणा दश ॥ ४५ ॥

वैतिपूर्णश्रमस्त्रम्मार् कर्तव्यस्तु समाहितैः । पूर्णश्रमे कृते महीर्जायन्ते लक्षणानि व ॥ ४६ ॥

तान्यहं कथविष्यामि श्रूयता च प्रयत्नतः । स्वेदः सर्वेषु चाह्रेषु नेत्रयोश्चेव रिक्तमा ॥ १७ ॥

जरानाशः कफगाशो मेदोनाशस्तथा परः । प्रस्वेदं शोपयत्येव मुखे श्वासः प्रवर्तते ॥ ४८ ॥

हृद्यं शोषयत्याञ्च कण्ठे शोपश्च तत्क्षणात् । तथा मुखं च शोषयति<sup>३३</sup> कला शोषयति कमात्॥ ४९ ॥

अमोऽत्यन्तमेवें स्थात् मूर्छा प्रकुरते परम् । पिपासा जायते सच्चो बल्हानिर्विज्ञेपतः ॥ ५० ॥

छर्दिश्रमश्चासकासरक्तापित्तभयानि च । तथा हृदयदाहं च ज्यस्तरपादयेदरुम् ॥ ५१ ॥

इति ज्ञात्वा च सकले कर्तव्यं हितमात्मनः । येन कृतेन महाना जायते सुरामाग्र वे ॥ ५२ ॥

तदहं कथयिष्यामि शृण्यन्तु विधिपूर्वकम् । स्नाने शीतोदकैनेव कारयेत् प्रथमं सदा ॥ ५३ ॥

फर्तज्यं च पयःपानं शी(िन )तया च समन्यितम् । झाक्षाणां भक्षणं चैव खेतवखनिषेवणम् ॥ ५४ ॥

विनेषतं चन्दनेन कर्पूरेण च शोभनम् । अर्धवलाच्छादने च कटुतिकान्स्यर्जनम् ॥ ५५ ॥

१२ This sloka is not found in B. ११ प्रणांत P. १४ असथाल-लोग P. १५ विवेदास B. १६ आर्थन B.

भोजनं सरसं चेंव गुडसिरेश्च गोधुमे.। एवं कृते ततः पुष्टिः द्वारीरे गच्छति श्रैमें.। मक्षेः कर्तव्यमित्येवमुपचारः सुलावहः॥ ५६॥

इति श्रीमहापुराणे चतुर्मेहश्रमलक्षणं नाम पद्ममो[अष्टमो]ऽध्यायः<sup>१८</sup>।

<sup>্</sup>য ্য রবা গ্রীয় বণান্তব্দিমন: B. ३৫ In B the colophon reads as under-হ্রি থাববুনিস্থানতহাত্যসহংগ অসমন্।

## नवमोऽध्यायः ।

श्रीकृष्ण उवाच ।

अतः परं प्रवश्यामि ज्येष्टिनः श्रमजान् गुणान् । उदयो रुभ्यते येस्त्र लोके कीर्तिरनतम् (मा) ॥ १ ॥ व्यायागोमिस्तशहारो वरुप्राणसमुच्चयः । काठिन्यतोद्यमोत्साहरूचूकरणमेव च ॥ २ ॥ र्श्वीर्यकरः सुसक्करस्तथा मतिकरोऽपि च । मानकरो हर्पकरः सौभाग्यकर एव च ॥ ३ ॥ भयहरः कफहरी मेदोहर इति स्पृतः । सदा केशहरो लोके जडत्यहर एव च ॥ ४ ॥ आलस्यहरणं चैव शतुनाशस्त्रधेव च । वातहरः पित्तहरस्तथा विहिहरोपि च ॥ ५ ॥ राजप्रसादकरणं तथार्थकरणं परम् । यशः करोति सततं स्वजनाहावैकारकः ॥ ६ ॥ दुर्जनानां दाहकरो हानुरागकरो यर्तेः । सर्वकार्यकरक्षेति ज्येष्ठिनः श्रमलक्षणम् ॥ ७ ॥ श्रमहेतोर्गणाः सर्वे प्रभवन्ति न संशर्यः । श्रमं विना वितरयन्ति तस्मात्कार्यः श्रमः सद्गै ॥ ८ ॥ पद्मभिः स्वाङ्गसंस्थानेजातिस्थानेश्वतुर्विधैः । पादस्थानश्चत्रिश्च विविधाकारेचेष्टितैः ॥ ९ ॥ उत्पादितं मया पूर्वं मलानां हितकाम्यया । पर्भक्तरेश घातेशे पर्तिशद्भिश्च घातकैः॥ १०॥

भ अनोध क्षाविष्याति P. २ °स्वाप्यति P. ३ एउनाहार ° P. ४ सनः P. ५ This line is not found in B. ६ This line is not found in B, u direct gent as found in B after verse eight a This line is not found in P. ९ तिरास्त P । ५ वर्तन P.

हरीतकी सेन्धवं च हिंगु पिप्पलो<sup>र</sup>े नागरम् । गोलयित्वोपभक्तेंने जाठरोझिः प्रवर्धते ॥ ४३ ॥

हरीतक्येकादश्रमुणा विज्ञेया शास्त्रगरगैः । आयुट्या चक्षुट्या चैव कवणा मधुरा रसा ॥ ४४ ॥

तथोज्मदीपनी चैव दोषघी जोपकुष्ठनुत् । ज्ञणान्यपाहरेंद्वे वातानेकादशगुणा स्मृता ॥ ४५ ॥

पिप्पल्येकादशमुणा स्त्रिग्योष्णा मधुरापि च । रुक्षा च कटुका चैव दीपनी सारकारिणी । महरुक्षेत्रमधासकासरोगवन्यविनाशिनी ॥ ४६ ॥

हिङ्गुधैकादशगुणो स्वयूर्णेः पाननीपि<sup>र</sup>े च । दीपनः कफवातमः स्निग्ध्यं कटुतिककः<sup>र्षः</sup> । शुलाजीर्णिविनन्धप्ती नैवमेकादशेव तु ॥ ४० ॥

सैन्प्रवध(स्य) नव गुणाः स्वातुवांत्रवणोत्कटः<sup>श्व</sup>। बह्यप्यो रेचको वृप्यः<sup>\*\*</sup> पाचनोप्यतिदाहकः। विवन्धक्रो मलक्षध नवेते विमला गुणाः॥ ४८॥

मया तव समास्याताः सर्वे ते पुष्टिहेतवे । अन्यानि चापि वक्ष्यामि महाना पुष्टिकारिणाम् ॥ ४९ ॥

ससस्वमत्स्यमांसानि<sup>\*\*</sup> दिधदुग्धवृतानि च । शाकम्लफलादाँनि पानकानि वह्न्यपि ॥ ५० ॥

तत्राङ्गीङ्कतेखण्डस्य संभानित गुणाम्त्विमे । वातहरं पिचहरं तथैव च सुशीतलम् ॥ ५१ ॥

१ विगरि P. ४२ गोलिंग्लो B. ४३ व्यवनागरद्वाना P. ४४ तुन्तुस P. विषि B. ४६ The line reads as वैग्ली गणतात्व्यी विगया च बदुनिन्ता ४७ व्यवत्री P. ४८ वट्ट P. ४९ चहुरीने च वो हप्यः ६० सस्त्यमाण ५१ अमेरितस P.

चक्षुप्यं बृहणं हदाँ<sup>२</sup> वर्ल्यं वृप्यं तथैव च । एते खण्डस्य विजेया नवधा क्षीतिंता गुणाः॥ ५२ ॥

शर्करा तु नवगुणा कथिता पूर्वसूरिभिः । ज्वरहरा पित्तहरा तथा शीतकरापि च ॥ ५३ ॥

छर्दिहरा तृट्हरा तथा श्वेष्महरापि च । मूर्छाहरा क्षेत्राहरी विपन्नी चैव कथ्यते ॥ ५४ ॥

माक्षिकं मधु विजेयं संयुक्तं नविभूपृणेः । कपायं शीतलं रूक्षं सधुरं दीवनं तथा ॥ ५५ ॥

तथैव लेखनं चेव बल्यं वणविज्ञोधनम् । ज्ञोपणं चेव नवधा माक्षिकस्य गुणा इसे ॥ ५६ ॥

गद्यं पयो दशगुजं श्रृयतां च यथा तथा । रसायनं बरुकरं हृद्यं मेधाकरं तथा ॥ ५७ ॥

आयुप्यं<sup>भें</sup> पुष्टिदं चैंव तथा वातहरं प्रस् । रक्तकां पितहरं विकारहरमेव च ॥ ५८ ॥

अजापयो नवगुणं कपायं मधुरं तथा । संग्राहिकं शीतलं च लघु रक्तकरं तथा ॥ ५९ ॥

विशेषतः पिचहरमितसारप्तमेव च । क्षयकासञ्वरहरं तेन सेव्यं सदा भवेत् ॥ ६० ॥

माहिष्यं सप्तथा दुग्धं कथितं पूर्वसूरिभिः। माहिष्यं च हि मधुरं वहिनाशनमेव च ॥ ६१ ॥

निदाकरं शीतकरं जडत्वकरमेव च । मेदःकरं कफकरं कथिताः सप्त गुणा इमे ॥ ६२ ॥

<sup>े</sup> ५२ सव P. ५३ वासहरा P. ५४ विदन्न P. ५५ पुटरम् P. ५६ सौहयं P. ५७ सीतकम् B.

गव्यं दिध स्वादुकरं म(व)लकं माहकं तथा । उप्पन्नं च वातम्नं मेदःशककरं तथा ॥ ६३ ॥

रक्तपित्तश्चेप्पशोपनाशनं स्निधमेव च । तथैव पाके मधरं दीपनं बलवर्धनम् ॥ ६४ ॥

बातहरं पवित्रं च रुचिकाशिकरं<sup>भ</sup> तथा । इति ज्ञात्वा प्रयोक्तत्र्यं गत्र्यं दिध यथोचितम् ॥ ६५ ॥

आर्ज दिध चाष्टगुणं कफवातहरं परम् । पाचनं बरुसंयुक्तं कृमिनाशनमेव च ॥ ६६॥

कासहरं श्वासहरं अग्निदीपनमेव च । एवंगर्णं<sup>६</sup> च विज्ञाय भोक्तव्यं सर्वदा दिष ॥ ६७ ॥

माहिपं<sup>द</sup>ें द्वादशगुणं दिध निश्चित्य करयते । विषाके मधुरं बृष्यं रक्तपित्तहरं तथा ॥ ६८ ॥

बलसंबर्धनं स्निष्धं महन्न्मादकमे<sup>द्दि</sup> च । मधुरं कफहरं<sup>६3</sup> चैव मेदोवृद्धिकरं परम् ॥ ६९ ॥

रसे पाके<sup>डर</sup> च मधुरं तथा वातकरं परम्। गव्यपृतस्य चाद्यो ये गुणा मे कथितास्तर्वे ॥ ७० ॥

विपाके मधुरं चेर्वं वातिषेत्रहरं तथा । विपहरं चाम्निकरं चक्षुनिर्मेटकारकर्म् ॥ ७१ ॥

तथा वर्डर्कर चैव गुणा गव्यपृतस्य च । आजस्य च मृतस्यापि गुणास्तेषि प्रकीर्तिताः ॥ ७२ ॥

चाक्षुप्यं दीपनं बस्यं कांसीप्तं श्वासनागनम् । क्षयरोगहरं चेव अञाया घृतमुक्तमम् ॥ ७३ ॥

५८ विश्वसम्बरम् B. ५९ आजं P. ६० गुणा P. ६९ माहित्यम् P. ६९ महामोदस्येर B. ६१ काइरम् P. ६४ रणाई B. ६५ गुणास्य कश्याम्बर्स् P. ६६ भी P. ६० वशुभेनीत्यसरसम् P. ६८ मध्यस्य B. ६९ वास्त्रन् B.

माहिषस्य घृतस्येव गुणाः सप्त प्रकीर्तिताः । मधुरं पिचरक्तक्रं मुरु धैंके क्षयापहम् ॥ ७४ ॥ यांतीमं शीतलं चैव माहिषं घतमत्तमम् । रक्तशालिश्चाष्टगुणी नयविद्धिरुदाहतः ॥ ७५ ॥ चक्षप्यः शुक्रकृत चैव मूत्रकर्ने परमार्थत " । तृपाहरो वलकरो हृद्यः न्यरकरोऽपि च ॥ ७६ ॥ गौरपष्टिश्चतुर्धा त गुरुशीतार्तिदोपहृत । यवाश्चाष्टाददागुणा रूआः शीतास्त्रयेव च ॥ ७७ ॥ गुरवः म्वादुवन्तश्च जीतला वातकारकीः। वृष्यस्थिर्वकराश्चैव विचहन्तार एव च ॥ ७८ ॥ मेदोहँरीः कफहरास्तथा चाग्निकरा अपि । पिचअर्प( चार्सो )हर्री श्वासकासम्नाश्च विशेषतः । गरुस्तम्भहराँश्चेव कण्ठरोगहरास्तर्था ॥ ७९ ॥ गोधमा द्वादशगुणा वातली गुरवन्तथा । स्निम्धाश्च जीवनाश्चेव वातपित्तहरा अपि । सन्धानकाः समधुरीः शीतलाः स्थिरकारकाः ॥ ८० h मद्राश्चतुर्गुणा ज्ञेया " कफपित्तहरास्तथा । कपाया मधुरा प्रोक्ता एते मुद्रगुणाः स्मृतीः ॥ ८१ ॥ चणक पडगुण प्रोक्त फफहत् पिचहत् तथा। श्रुकहरो बातकरः शीतमोहहरस्तथा ॥ ८२ ॥

P. चणा पडगुणका प्रोत्ता क्फरून् पित्तवरस्तथा।

ण्ड सुन्न etc, not found in P. जा Whole verse missing in P. जा मुन्न प्रस्तु B जा परसार्थिन P. जा The verse reads as follows in P. जा मिला द्वारसा मांचा रीक्षा श्रीतास्त्रय न । युन स्वादु बनास शीतजा वाचनारन ॥ जा महारा P. जा हर्षक्र P. जा हर्षक्र B जा हरस्त्रय B जा बातुल P. क्षेपामनारनाधेन P. का मुक्क मुर्जुक्षेप P. का The line reads as follows in P. नामबी मधुर में का एते हल्लामुक्ता ८३ The line reads as follows in

आदकी द्विगुणा प्रोक्ताः कफपित्तहरा स्मृता । माषाश्च द्वादशमुणाः स्निम्धाश्च मधुरास्तथा ॥ ८३ ॥ वृद्यों मेदकरश्चेव कफमांसकरोऽपि च। वातकृत् बृंहणश्चेव बलयुक्तः पुरीपकृत् ॥ ८१ ॥ गरुर्भवति तेनैव मापः सर्वेषु शस्यते । एते द्वादश गुणाः प्रोक्ता गुणान्मांसस्य वोर्धते ॥ ८५ ॥ कपार्थ मधरं चैव हृद्धं पित्तहरं तथा । असगृहरं चामिकरं कफवातहरं<sup>टह</sup> तथा ॥ ८६ ॥ संग्राहिकं रोचकं च बलकृत् ज्वरहरं तथा । एकादरागुणं मांसं सीर्परोगहरं परम् । ८७॥ सस्वादमितसारं च पित्तासकहरं परम । अशों मं े तम रूसं च कपायं स्वाद चैव हि। यहविष्ठाकरं चैव शीतलं<sup>दद</sup> च विशेषतः ॥ ८८ ॥ आर्जिमांसमष्टगुणं स्त्रिग्धं वृद्धिकरं परम् । अभिष्यत्वहरं चैत्र नात्यप्णं धातुसाम्यकम्(छत्) ॥ ८९ ॥ बलकर बंहणं च तथा वातहरं परमें ।

बरुकर बृहण च तथा वातहर परम् । सरसं मांसं च परं कफबातहरं तथीं ॥ ९० ॥ अय भोजनम ।

प्रतिमात्रं हैं रोगार्थे अंद्रावेषचतुष्टकम् (१)। भोजनं हीनमात्रं च वर्ड तेन प्रजायते ॥ ९१ ॥ हेमनो दीनमात्रं प्रतिमात्रं भवति प्रवरोडनंड. । प्रयायकोष्ट्रायो पानुनारो बाद्योरितः ॥ ९२ ॥

हर पूर्व P. ८५ वित्रीयत B. ८६ बरम् P. ८० अधित P. ८८ मानते P. ६६ ताम प्र. ६० न्या प्राप्तिक प्र. १ त्या प्र. १ ५ त्या प्र. १ ५ त्या प्र. १ ५ व्या प्र. १ ५ ६ त्या प्र. १ ५ ५ त्या प्र. १ ५ १ त्या प्र. १ ५ १ त्या प्र. १ ५ १ व्याप्तिक प्र. १ १ १ व्याप्तिक प्र. १ १ व्याप्तिक प्र. १ १ व्याप्तिक प्र. १ व्याप्तिक प्तिक प्र. १ व्याप्तिक प्र. १ व्याप्तिक प्र. १ व्याप्तिक प्तिक प्र. १ व्याप्तिक प्तिक प्र. १ व्याप्तिक प्र. १ व्याप्तिक प्तिक प्र. १ व्याप्तिक प्तिक प्तिक प्र. १ व्याप्तिक प्तिक प्तिक प्र. १ व्याप्तिक प्तिक प्र. १ व्याप्तिक प्र. १ व्याप्तिक प्तिक प्र. १ व्याप्तिक प्

पश्चदश समाख्याता. कथ्यन्ते विविधश्रमाः । अथ पद्मदशविधेर्हागैयत्र च रुम्यते ॥ १२ ॥ उर्ध्वलागे मध्यलागतंथाधोलीग इप्यते । निराधारोपि लागः स्यात्वचिदद्वप्रशादिह ॥ १३ ॥ वामदक्षिणलागाम्या लागझ कथितः श्रमः । उपविद्यव लागोपि चरणेनापसर्पणम् ॥ १४ ॥ कक्षयोः पादसन्धिर्ध्य धारणं कथितं वुधैः । ऊदरस्कंधयोश्चेव धारणं वरपादयोः ॥ १५ ॥ 🗼 उरुसंधिधारणं च तथोर प्रेरणं परम् । त्रिधा स्तम्भाधिरोहणं दण्डाघातस्तथैन च ॥ १६ ॥ अङ्गवर्तनलाग्ध्य तथा पादापक्रपणम् । विज्ञेयो दशधा चेव स्तम्भ श्रमसमुद्भवः॥ १७॥ अङ्कस्य सहजं प्राणं स्कन्धप्राणं तथेन च । करप्राणं सुविप्राण दण्डपाणमपि ध्रुवम् ॥ १८ ॥ तरुहस्तमवं प्राण बाहुप्राणं तथैव च । जङ्काप्राणं कटिप्राण पादसंधिभवं तथा ॥ १९ ॥ जायते फठिनाङ्गत्वं अम्यस्य च जयस्तथा । अभिवृद्धि अमो जेयो लघुत्वमपि दृश्यते ॥ २० ॥ इत्येवं पञ्चदशया प्राणस्तमश्रमस्तथा । अभ्यस्तेन सदा युक्तो नियुद्धविजयी भनेत्॥ २१ ॥

इति श्रीमहापुराणे स्तम्भधमलक्षण नाम सप्तमो[दशमो]ऽध्याय.।

## एकादशोऽध्यायः ।

कथ्याम्यन्यश्रवणं रमणीकमनुत्तमम् । तथाक्रमं प्रकुर्वीत मल्लाः पत्रविधा अपि ॥ १ ॥ अस्थिसारो मांससारो मेदसारस्तथेव च । तथास्थिमांससारश्च चतुर्थकः प्रकीतितः ॥ २ ॥ तथास्थिमेदसारोपि पद्ममः (मध्य ) प्रयुज्यते । पद्मानां गुणभेदानां भिन्नअमणिका स्मृता ॥ ३ ॥ कथयिष्यामि विधिवयो यथा तं करिष्याते । क्रमात्त्रयः समाख्याताः पूर्वसूरिभिरेव च ॥ ४ ॥ प्रयस्य कमोतिकमो धारणांक्रमेति स्मृतः । दोपचयस्तनोर्वातकफपितसमं (स्य सं)भवः॥ ५ ॥ तत्रास्थिसारमहोन पिचसारेण तेन तु । प्रशस्तकमपूर्व त कर्तत्र्या अमणिका सदा ॥ ६ ॥ मांससारेण वातेन संयुक्तेन यथा क्रमः । इति ऋमभ्रमणिका कर्तस्या सुन्धमिच्छता ॥ ७ ॥ संभेव मेदमारेण कफवात्यतेन ते । सदा गीणितककरियाणसंत्राणमेव च ॥ ८ ॥ परनस्य जयधीर एतदष्टगुणं स्प्रतम् । महानां विजयक्तं तम्मादेतन्ममभ्यमेन् ॥ ९ ॥ अष्टथा भवति प्राणं यात्प्रेरणिकश्रमात् । तरहम्बभवं प्राणं भुजप्राणं तथेव च ॥ १०॥ स्यन्पत्राणनुरःप्राणं सुनदीर्धमर्वं तथा । जानुषानं षटिपाणं रोषगं नज्याद्योः॥ ११ ॥



उर्ध्वस्थायिकमेवैतत् प्राण एकादशात्मकः । अतः सर्वप्रकारेण श्रममेव सदाभ्यसेत् ॥ १२ ॥ उहापोहस्त कर्तव्यः प्रतिमलसमागमे । यथा तथ्यं व्यक्तं श्रुण अनुष्ठेयं च सर्वदा ॥ १३ ॥ उहापोहश्च कार्यस्त प्राण अप्टविधस्तथा I क्यं च धारयिष्यामि कथं स्थाप्यामि वा पुनः ॥ १४ ॥ कथं च धारयिष्यामि गमिष्यामि च वा कथम् । गृह्यते वा कथं ह्येप रक्ष्यते वा कथं परः ॥ १५ ॥ क्यं प्रमाणं कियते कथं न कियतेऽपि वा। गुरुगोणितकाभेदाः श्रेष्टाः सप्तदशापि वा ॥ १६ ॥ तानहं कथयिप्यामि यथायोग्यं तथावलम् । प्रथमं च नमस्कृत्य कक्षायां जानुसभवम् ॥ १७ ॥ धियते वामपार्धे त दक्षिणेन पुनस्तथा । तथैव कक्षिजानभ्या तले कृत्वा विधारणम् ॥ १८ ॥ घतेनापि वर्श तिष्ठेचतो याति तथा पनः । उरसा धारणं तस्माचतो दण्डविधारणम् ॥ १९ ॥ पनश्चीव त जानभ्या तले हस्तविधारणम्। पुनरुचिष्ठविंशति यथाशक्त्या समभ्यसेत्॥ २०॥ धियते वाङ्घिजानुभ्या खेळयेच पुनः पुनः। धारणं तलपादाभ्या तथैव च पुनः कमात् ॥ ३१ ॥ अध घारयकन्ये(स्यै)व स्थानानि परिपूरयेत् । शिरसा धारणं चैव शिरसो हननं ततः॥ २२ ॥ बाहुचालनमेवोक्तं चरणग्रहणमेव च। पदस्य संधिमहणं करसंधिस्तंथेव च ॥ २३ ॥

सर्वाङ्गे चारुनं चैव भेदाः सप्तदश स्ट्वाः । गुरुगोणिताभ्यां चैव वर्धते प्राण उत्तमः ॥ २४ ॥

एकोनविशत्यधिकं कथ्यतेऽथ यथा शृषु । जङ्गापाण्( ण )सुरःकण्ठपाणं च उत्तमम् ॥ २५ ॥

सर्वोङ्गस्थानसंसूतं जायते प्राणमप्टवा । इति ज्ञात्वा च सततं सादरं च समस्यसेत् ॥ २६ ॥

मयात्वेवं समास्थाताः सर्वे विजयहेतवे । त्रयः पीडनका भेदाः कथिता मङकर्मणि ॥ २७ ॥

तल्हरत्विधारणं कक्षाधारणमेव च । सजसंविधारणं च त्रयः पीडनकेऽधमाः ॥ २८ ॥

गुणा भवन्ति ये चान्ये शृणु तान् कथितान् मया । प्राणं चतुर्धा भवति व्यक्तं पीडनकश्रमात् ॥ २९ ॥

कक्षाप्राणं च भवति प्राणं च करसंधिजम् । तल्द्रस्तुभवं प्राणं पादप्राणं भवत्यपि ॥ ३० ॥

इति पीडनिकाभ्यां च दृढपाणं चतुष्टयम् प्राणपद्मं गदाभ्यासात् कर्तुर्भवति सर्वदा ॥ ३१ ॥

तल्हस्तप्राणं चात्र भुजप्राणं तथा पुनः। यो वा छोटनकाभ्यासात् प्राणत्रयसमुद्भवः॥ ३२ ॥

तल्हस्तमवं प्राणं पोवाप्राणं तथैव च । सुजप्राणं तथैवात्र सदा तेन समध्यसेत् ॥ ३३ ॥

मयाय कथिता वित्र महानां हितकाम्यया । चतुर्विधं भवेत्प्राणं कुण्डकावर्तनथमान् ॥ ३४ ॥

जहात्राणं च प्रथमं कटिप्राणस्तर्थयः च । जिनधामध्य भविन हृद्यं हदमेव च ॥ ३५ ॥ कडुका(कुण्डक)र्रातनाभ्यासात् सटा तेन समाचरेत् । कर्रुरश्रमकायोगात्प्राण चैत्र चतुर्विधा (धम्) ॥ ३६ ॥

जङ्घाप्राण कटिप्राण रुघु तन भवत्यपि । पदनस्य जयश्चेय अर्थश्च जायते सदा ॥ ३७ ॥

तेन तत्त्वर्यदा कुर्यात्कर्रियममुत्तमम् । प्राणद्वयं जलाभ्यासात्कर्तुर्भगति निश्चितम् ॥ ३८ ॥

मुजप्राणसुर प्राण सर्व तेन समाचरेत् । सोपानरोहणे चेन प्राणत्रयसुदाहृतम् ॥ ३९ ॥

भोजनार्धभ्रमात्पुसा त्रिविध प्राणमेव च । जायते सर्वसामान्य तथैउ च समाचरेत् ॥ ४० ॥

पञ्चदराविधानोपि श्रमे प्राणसमुद्भव । एव रङ्गसमभ्यासात्प्रशमो जायते तन् ॥ ४१ ॥

तेन सर्वश्रमाणा तु ज्येष्ठी रङ्गश्रमोधिक । इति ज्ञात्वा गुणान्सर्वानुचमा गुणहेतव ॥ ४२ ॥

मर्दना भीमसेनी च दातच्या शत्रुमर्दिनी । अष्टो गुणा भवन्त्येते शृणु वा कथयाम्यहम् ॥ ४३ ॥ ।

श्वासहरा दृद्धिकरा तथा श्रमहरापि च । मेदोहरा प्राणकरा सुशरीरकरापि च ॥ ४४ ॥

तथोत्करकरी चैव तथाप्यायनकरापि(च)। देयास्थिमाससारस्य भीमसेनी च मर्दनी॥ ४५॥

त्वक्रिविरमासमेदपर्यन्तेनाभिसयुता । गुणा सप्त भवनत्वत्र स्फुट ते कथयाम्यहम् ॥ ४६ ॥

निदा करोति प्रथम तथा तेज करोति च। 

कौर्यकरा दीपनी च अङ्गशुद्धिकरेति च ॥ १७॥।

कुरुतेऽत्यन्तशोभा च मनस्यिरकरा तथा । भीमसेनी च वातव्या मांससारस्य मर्दना !! ४८॥।

भीमसंना च वातव्या माससारस्य मदना ॥ ४८॥ स्वग्रुविरमांसपुष्टस्य रुषुसारेण वद्धेयेत् । ।

त्वग्रावरमासपुष्टस्य प्रयुत्तारम् यद्भवत् । । कसेति च गुणान्सप्त ग्रृणु सर्वस्रखावहान् ॥ ४९ ॥

उत्साहं कुरुते चाग्र तथा ह्यदं करोति च । सुलं करोति पत्मं लक्षेतं कुरुते परम् ॥ ५०।॥

मेधां ददाति परमां तन्द्रां च हरयेत्सदा । एवं सा कुरते भद्र श्वाससारस्य मर्दना ॥ ५१ ॥

तेन सर्वेत्तया सेन्यो महेः सर्वोज्ञसिद्धये । तथा मासास्थिसारस्य रुघ्यो देया च मर्दना।। ५२ ॥

त्वग्रुविरपृष्टिकरा प्रजाहादर्प्रदायिनी । चलकरा वीतिकरा चलुरारोग्यकारिणी ॥ ५३ ॥

कायाशोधकरा चैव कायामार्दवकारिका । मर्दनाय परा नास्ति कार्या सौष्ठवकारका ॥ ५४ ॥

अस्यिगता मासगता तथा गरुगतापि वा । श्रुता सा परमा गुढा साम्या चैव प्रथेक पृथेक ॥ ५५ ॥

प्रथमा भीमसेनी च तथा नारायणी परा । तृतीया चित्रिणी प्रोक्ता मस्णी च तथा परा ॥ ५६ ॥

चेत.प्रकरा चैवेयं कथिता केटभारिणा । प्रथमा चरणे देया द्वितीया जानुनि न्यसेत् ॥ ५७ ॥

दृतीया च करे देया मसणी पट्टके तथा । पुनश्चतुर्विमा देया द्वानिराद्गुणकारिका ॥ ५८ ॥

तथा त्रयोदरागुणेहेंतुभिनांमदोहरा । स्रमहरा तथा वातहरा च फफहारिणी ॥ ५९ ॥ अग्निकरा मुद्धिकरा तन्तविस्तारकारिका । काठिन्यदा प्राणकरा तथा धासहरापि च ॥ ६० ॥ इत्यास्थिता त्रिदशधा कथिता मर्दना मया । कष्टं हरन्ति निःशेषजडत्वं यात्यसंशयम् ॥ ६१ ॥ श्रमवानसि वादीति मांसस्य मर्दको भवेत । भीमसेना च महानां देवा(या) नारायणी शृणु ॥ ६२ ॥ चित्रिणी बालबुद्धानां तैलाभ्यक्षेप मर्दनी। भीमसेनी च विज्ञेया मर्दना सुखकारिका ॥ ६३ ॥ धातपञ्चकपर्यन्तं जानपादविमर्देनम् । सा ज्ञेया नारायणी चासी मर्दना सुखहेतवे ॥ ६४ ॥ करस्त केवलं यत्र दद्यास्वमांसमर्दना । सा मर्दना प्रयत्नेन चित्रिणी कथिता बुधैः ॥ ६५ ॥ तैलाभ्यन्ने पटे नैव मसुणी त्वकृविमर्दना । इति विशेषतो युक्ता मर्दना लोकसंमता ॥ ६६ ॥ ज्ञात्येतां च यह शृणु चतुर्नामसमन्विताम् । या यस्य रोचतेऽत्यन्तं तां तस्य कारयेध्युवम् ॥ ६० ॥ व्यायामः कफनाशाय वातनाशाय मर्दनी । म्नानं च पित्तनाशाय तेन महा महावलाः ॥ ६८ ॥

इति श्रीमहतुराणे सामान्यमर्दनं नामाष्टमोध्यायः [एकादशोऽध्यायः]

## द्वादशोऽध्यायः ।

प्राणसाध्यो जयो युद्धे प्राणश्चाङ्गविमर्दनात् । श्रमः शरीरसाध्योयं शरीरं पुष्टिकारणम् ॥ १ ॥ अतः शरीरपृष्टीयमुपायं कथयाम्यहम् । उचिताहारचेष्टां तु यथा पुष्टिः प्रजायते ॥ २ ॥ वातिपित्तकफानां त प्रकोष्ठे तेन रुक्ष्यते । तत्र प्रकुप्यति वातः प्रकारैः योडशात्मभिः ॥ ३ ॥ आम्लतिक्तकपायाणां कटुकानां च सेवनात् । मध्यमानां सर्वीङ्गानां वेगसंधारणादपि ॥ ४ ॥ व्यापीनमासनाचेव तथा जरुतरणादीप । बलवृद्धिकराचेव तथा जागरणादपि ॥ ५ ॥ सामान्यमन्त्रशाकादिभोजनैश्च विशेषतः । मेघोघ( द्र )मनकाले च जीर्णवस्त्रेस्तथैव च ॥ ६ ॥ इति पोडशथा चैव जन्तोर्वातः प्रकुप्यति । इति क्षीयं(बं ) प्रयत्नेन यथा सुखमवाष्नुयात् ॥ ७ ॥ अथ वातप्रकोषस्य रुक्षणं कथयाम्यहम् । त्रायते येन विज्ञाय यथा युक्तिश्चिकित्सिते ॥ ८ ॥ शिरसीव तथा वाते वातश्च श्रोत्रयोरपि । नेत्रयोर्हद्ये चैव हन्त्देश तथेव च ॥ ९ ॥ स्कन्धयोरइसंधी च जायते च दिवानिशम । भजयोश्चेव जहायां सका(संको)चमपि जायते ॥ १०॥ भमः कम्पन्तथा स्वेदः सी(स्ते)हः पृष्ठोद्रेषु च । बंहणं कक्षयोधीय नाभिदेशे तथैव च ॥ ११ ॥

गुद्धे चैव तथापन्ने तथा पृष्ठे (क)क्षयोरि । एतेष्यद्गेषु मछानां विकारात् स्ट्रम् प्रजायते ॥ १२ ॥ आवरं (अरुपं) भवति चापल्यं स्वकृषारूव्यं च जायते । अग्निविषतमा(मता)चेव रुक्ष्यन्ते वायुरुक्षणम् ॥ १३ ॥ वातप्रशमनोपायं संपातं कथयाम्यहम् । स्नेहनेनाभिषेकश्च नित्यं चोपकमादापे ॥ १४ ॥ मन्थादिमं मांसमयं ध्रुवं वातप्रशान्तये । दातव्यं भेषजं पश्चादुपवासादनन्तरम् ॥ १५ ॥ जात्वा प्रयत्नः कर्तत्र्यः संक्षेमाप्त्ये यद्यागये । रक्षा च त्रिफलाभिश्च रेचना च अपि स्मृतम् ॥ १६ ॥ रुधिरसायमपि च घृतं दुग्धं च शर्करा । वित्तप्रशमनं चैव महे कर्तव्यमुचमम् ॥ १७ ॥ एलया सितया मिश्रं पयःखण्डेन योजितम् । सप्तरात्रप्रयोगेण पित्तं नाशयति धवम् ॥ १८ ॥ कर्वन पिरप्रशान्तिथ प्राप्नोति परमं सुलम् । इति पिराशान्तिश्च सर्वं च कथितं मया ॥ १९ ॥ बहुमण्डजलाहौर्रमधुरैश्चातिशीतलैः । द्धिदुग्धनवार्कश्च तथैव च नवोदकैः ॥ २० ॥ तथा पित्तविकारैश्च मध्येश्वेक्षसमुद्धवैः । लवणेन दिवास्वापात्त्रथेव विपमासनात् ॥ २१ ॥ एतः प्रकारैश्वान्येश्व कफः कुप्यति न संशयः । इति प्रकोपः फफजो ज्ञातव्यो रुक्षणैः सदा॥ २२ ॥ कथ्यन्ते रक्षणान्यत्र कफकोपभवानि च । अद्रस्य गौरवं चैव तथाप्रेरपि मन्दता ॥ २३ ॥

#### द्वादशोऽध्यायः ।

हृदयस्य सदा क्वेशो सुखं चैव प्रशुप्यति । मुखे मधुरता चैव तथारुस्यमपि घ्रुवम् ॥ २४ ॥ अतिकासप्रभावेपि तथैव चक्षु पाण्डवा(ण्डुता)। प्रज्ञाश्रमे(मो) रोमहर्पस्तथैव पीनसा(सो)द्भवः ॥ २५ ॥ कायो निदा च तन्द्रा च तथा छाठा च पोतनम् । जायते यत्र यत्रेदं स्थानानि कथयाम्यहम् ॥ २६ ॥ कण्ठोप्ठरसनास्वेदो दन्तमृहेपु तत्क्षणम् । बारुप्राणतरुष्वेव तथैव श्रवणान्तरे ॥ २७ ॥ तथा सर्वथ्रमस्थाने भवेचळचलायनम् । विज्ञाय रुक्षणैरेतैः श्रमं कुर्वन्ति तत्क्षणम् ॥ २८ ॥ नाश्येव प्रकर्तव्यः शह्योष्णोदकवारिणा । आइकं च त्रिकट् कर्म दर्पायित्वा प्रयत्नतः ॥ २९ ॥ बीजपुरकगर्भेण मेलयित्वा च सैन्धवम् । कवलानि मुखे पृत्या चावयित्वा समुल्छजेत् ॥ ३० ॥ योगमेनं कृतं प्राहुनिश्चितं कफनाशनम् । तसादारोग्यप्राप्त्यर्थं शोचनीयं प्रयत्नतः ॥ ३१ ॥ हिंगु सीवर्चलं शुण्ठी दाहिमं मुस्तसंयुतम् । उप्णेन वारिणा पीतं हृद्रोगधासकाससूत् ॥ ३२ ॥ अन्यीपधानि विज्ञाय कर्तज्यानि च तत्क्षणात् । यैनैवारोग्यमाप्नोति मलः सर्वच (त्र) सर्वदा ॥ ३३ ॥

इति श्रीमहतुराने वानविकककनाराकप्रकरणं नाम नदमोऽप्यायः [हादशोऽध्यायः 1]

## त्रयोदशोऽध्यायः ।

٠,

मलयुद्धं सविज्ञानं विशेषं फाथितं तव । इदानीमुपयोगः स्थात्तस्य विस्तारयाम्यहम् ॥ १ ॥ द्रष्टव्यं सततं राज्ञा शाखेण च विवेकिना। संगामरसिकेनैय नित्यं विविधवुद्धिना ॥ २ ॥ युद्धमुत्साहजननं दुःखहन्तृ विनोदनम् । महायद्धसमं नास्ति तेन यद्धं समारभेत ॥ ३ ॥ जित्वा च सकलान् रिपृन् प्रायो निष्कण्टका मही । दाविनियाध युद्धेन राजा नान्य(द्) विनोदनम् ॥ ४ ॥ अतो रङ्गं समाहय चतुरैर्नागरैः परैः । कराविदिरमात्येश्च सहद्भिश्चेव उत्सर्वैः ॥ ५ ॥ आहारारोग्यसंपन्नाः अमीत्साहसमन्वितः( ताः ) । संमतं मध्यमं ज्ञेयं सिंहमानं तथाऽधमम् ॥ ६ ॥ इति ज्ञात्वा विधानेव(नेन) देशकालविशेपि(प)तः। कदाचित्कारुयोगेन विशेषो भवति श्रमे ॥ ७ ॥ आरोग्यस्य समर्थे च कथं त्राणसमुद्धवः । यावत्संख्या पारिता त धमविष्ठः मजायते ॥ ८ ॥ ततो द्विगुणाभिरभ्यन्तं प्राप्यते त्राणमुत्तमम् । श्रमेण मध्यमं तद्वत् हानाभिरधमं मतम् ॥ ९ ॥ 'एवं श्रमेण पुष्ट्या'च पालिकापिमुखेन च । येन केन प्रकारेण त्राणमेवं विवर्द्धयेत ॥ १० ॥ नियद्वविद्यावीजमत्राणादपरं वरम् । हस्तमेलापकं (:) कार्यों यो येन सहशो भवेत ॥ ११ ॥

गजो गजेन संयोज्यो प्राणः प्राणवता सह । ज्योष्टिना च समं ज्येष्ठी नियुद्धे विजयो भवेत् ॥ १२ ॥

अन्तरज्येष्ठिनासार्द्धमन्तरज्येष्ठिनं न्यसेत् । समं गोपकुरुनैव तथा गोपकुरुोपि च'॥ १३ ॥

ृह्यो वृद्धेन संयोज्यो बालकेन तु बालकः । मविष्योपि भविष्येण यो यःस्यादपि धर्मतः ॥ १४ ॥

युद्धमेतत्सममात्रेषु कृष्णेन प्रतिपादितम् । दातन्यो ज्येष्ठिना ज्येष्ठी प्रतियोद्धा न रुभ्यते ॥ १५ ॥

अन्तरज्येष्टिनौ द्वौ तु योधयेतां परस्परम् । कश्रमप्यन्तरज्येष्ठी प्रतियोद्धा च नो मनेत् ॥ १६ ॥

तदा गोपकुरूों द्वाँ च ताम्या चेव नियुद्धयेत् । भविप्योपि श्रमे पूर्वं सहायो न भवेदादि ॥ १७/॥

समं गोपकुलेनासो योद्धयेदविलम्बयेत् । वृत्ते गोपकुले द्वन्द्वे भविष्यो बलसंयुतः ॥ १८ ॥

अन्तरज्येष्टिना सार्घ तथा गोपकुलेन च । अन्तरज्येष्टिनं जित्वा भविष्येण योजयेत्पुनः ॥ १९/॥

तिस्मन् द्वये पातिते च भविष्येण समं ततः। अन्तरज्येष्ठिनौ द्वौ च योज्यो दलसमन्वितीः॥ २० ॥ अध्मग्रंथेष्ठिना सार्द्धः भविष्यो युद्धमहैतिः। उत्तमे ज्येष्ठिना जिते सर्वोषि परमं पदम् ॥ २१ ॥ देवकीपालितं पुत्रमेल्वतप्सम्पन्नयात्। एवं यत्र यस्य येन स तेन तत्र योपयेत्॥ २२ ॥

इत नव चन्य पन स सम्बद्धाः २२ ॥ हस्तमेलापकं कृत्या दत्याः योग्यं यथार्थतः । मदेन युष्यते हस्ती महस्त्राणेन युद्धपति ॥-२३:॥ वर्द्धनीयं द्वयं चैव महे त्राणं गजे मदम् । महानामनुकथ्यन्ते त्रयोविशतिसंयमाः ॥ २४ ॥ चेतसा संयमञ्जादो सस्यादो वाक्यसंयमः। दृष्टिसंयम एतस्य तथा वस्तुनि संयमः ॥ २५ ॥ मुखस्य संयमोप्यत्र नीतिसंयम एव च । भवस्य संयमः कार्यो मायायाः संयमोपि च ॥ २६ ॥ कामस्य संयमः पश्चात्कर्मणोपि च संयमः। अवत्यसंयमो नायमाहारस्य च संयमः ॥ २७ ॥ आसने संयमोप्यस्ति श्रमे वान्योस्ति संयमः । श्चासस्य संयमो दृष्टः द्ययने संयमस्तथा ॥ २८ ॥ पानेपि संयमस्तद्वत्तथा वातस्य संयमः । निद्यायाः संयमो यद्वदन्योन्यं सत्यसंयमः ॥ २९ ॥ दानस्य संयमो जातो दुर्लमो धर्मसंयमः । एते मही: सदा कार्याः संयमास्त्वेकविंशतिः॥ ३०॥ पेतै: केतै: सदा मले जयमाप्नोति निश्चित: । अज्ञेरुपद्यते कामः कामाद्वेगा भवन्ति हि ॥ ३१ ॥ अतो मध्यमं सेव्यं च महिरतचतप्टयम् । वेगक्षरिपासाथ निद्रा चैव तथा प्रनः ॥ ३२ ॥ असेबितास्ताडयन्ति प्रकप्यन्ति हि सेविताः I अतो यथाक्षणं सेञ्या कदर्थहर्पशान्तये ॥ ३३ ॥ बलहानिर्महान रोगो नाहारात्कामसंक्षयः । तेनाहारः समाख्येयो योगक्षेनाय सर्वदा ॥ ३४ ॥ अवानाञ्जायते शोषो धग्निनाशोतिपानतः । अतो महर्मुहर् सेव्यमस्यामभध प्रयत्नतः ॥ ३५ ॥

अतो महैः सावधानैरङ्गसौस्यविवृद्धये । र यथाक्षणमियं निद्धासेवनातिशयेन च ॥ ३७ ॥

असेविता पीडयन्ति(ति) नाशयत्यतिसेविता ।

अतो यथार्थतः सेव्यमनाबेतचतुष्टयम् ॥ ३८ ॥

मलमृत्रमरुच्छुकवेगान् कापि न धारयेत् । भगन्दराइमरीगुरुमगुदजानां प्रयोधयेत् ॥ ३९ ॥ ्

जितेऽजितेन्द्रियभामे जितं तेन चराचरम् । अतश्च कामकं ज्ञेंब येन स्याद्विजितेन्द्रियः\_॥ ४० ॥

मछे:सह शरीराणि मनसा गन्तुं दृगणम् । न बाध्योयं च सर्वेवां तस्मादेतस्तमभ्यसेत् ॥ ४१ ॥

अभ्यासः क्रियते यस्मात्तस्मादःयात्मगुच्यते । शब्दस्पर्शरूपरसगन्धाः पञ्च तथेव च ॥ ४२ ॥

आत्मबुद्धीन्द्रियाण्यर्था बहिः करणमुच्यते । एते बुद्धीन्द्रियाण्यत्र विषयाः परिकीर्तिताः ॥ ४३ ॥

उर्त्तमः सादनं चैव प्रहणं लपनं गतिः । कर्मेन्द्रियाणामेते हि विपयाः परिकीर्तिताः ॥ ४४ ॥

आत्मा मनश्च बुद्धिश्च अन्तःऋरणमुच्यते । आत्माबुद्धीन्द्रियाण्यश्चं बहिः करणमुच्यते ॥ ४५ ॥

श्रव्दान्मगो गजः स्पर्शात्पतहो रूपतस्तथा । रसा(स)त्रक्शिन्धान्मत्स्यो विषयंने(ये पद्यः) पतन्ति च ॥ ४६ ॥

तस्माद्देशं च कालं च ज्ञात्वा विभवमात्मनः । अञ्जासक्तंश्च सेज्यन्ते विषयान्भोगमात्मनः ॥ ४७ ॥ दे।पसहस्रदारींभैनसा च सहेन्द्रिये: । एवमध्यात्मशुद्धात्मा न महः परिस्वते ॥ ४८ ॥ सजनाश्चिसपारेच्छा वातिषेचकफोद्धवः । दारीरजस्तथा व्याधिमानं च कथितं बुधैः ॥ ४९ ॥ दीतोच्यवर्षासम्बद्धते महो न वोषीपि च पाँच्यते ॥ ५० ॥ कामकोधस्तथा स्टोभे हपेक्षेव तथा परः । मानस्त्रथा मदक्षैव शत्रश्चातिमेनिकाः ॥ ५१ ॥

इति श्रीमह्रपुराणे अध्यानमञ्रकरणं नाम दशमोऽध्यायः (श्रयोदशोऽध्यायः)

# चतुर्दशोऽध्यायः ।

जयश्च सर्वमलानां युद्धे द्वादशधा भवेत् । उद्यमे विजयः कोपि व्यायामे विजयस्तथा ॥ १ ॥ अधिजयस्तथाहारपरिणामजयस्तथा । बळजयः प्राणजयः पराक्रमजयोपि च ॥ २ ॥ तथा जयश्च ऋमणे लाघवेषि जयस्तथा। जयोपि सर्वसामान्यः ख्यातः सर्वजयोपि च ॥ ३ ॥ उद्यमो मानसो जातो व्यायागोप्युन्मदाद्भवेत् । व्यायामादग्निसंपत्तिरामिराहरसंभवः ॥ ४ **॥** आहारात्परिणामस्त परिणामाह्नलं तथा । बलादपि भवेत्प्राणः प्राणादपि पराक्रमः ॥ ५ ॥ पराक्रमादर्थकमः क्रमालाघववानपि । लाघवाज्जायते त्राणं त्राणात्सर्वजयो भवेत् ॥ ६ ॥ अतो महेः प्रयत्नेन त्याज्या एव दश स्त्रियः। द्विजपत्नी परपत्नी गुरुपत्नी च सर्वदा ॥ ७ ॥ राजपत्नी कुमारी च गोत्रिणी च वर्ते स्थिता। अर्धशूरत्वथोर्ध्वं च प्राणशूरस्तथाधिकः ॥ ८॥ अप्राणशूर एवान्याः शूराः सर्वे भवन्त्यपि । तथावासिकशूरा यैवींसे भम्रशूरकः ॥ ९ ॥ अभग्नशूरकोप्यन्यः श्रमशूरस्तथा परः। तथा चाश्रमशूरोपि युद्धशूरुपरोपि च ॥ १० ॥ अयुद्धशूरः कोपि स्यात् शूरोपि सहजेन च । गर्भशूरा भवन्त्येते द्वात्रिशत्संख्यया स्फुटम् ॥ ११ ॥ उत्तमाः कथिताश्चैयं कथयामि च मध्यमाः । पर्तिदान्मध्यमाश्च कथ्यन्ते कमशो गताः ॥ १२ ॥ श्वेतग्रहो भवेत्कश्चिद् दृष्टिभीहत्त्वया परः । समाग्रहोपि भवति कोपि दैवात्त्वमावतः ॥ १३ ॥ अज्ञाने भीहकः कथिद्ववेदपि यथा तथा।

जर्गान मारुकः काश्चद्भवदाप यथा तथा। वाक्यशरूरसाथा हस्तमेल्ने भीरुरेव च ॥ १४ ॥

अङ्गराहकः कथिद्वाहोः स्फालनभीरुकः । स्थानरहो भवेदन्यो आस्थाने भीरुरेव च ॥ १५ ॥

अङ्गभीरुत्तथा कोपि तथा शूर्रतथेव च । स्थानके शूर् एव स्पाद्मीरुर्विज्ञानकेपि च ॥ १६॥

विज्ञानशूरो भीरुध कोप्यविज्ञानकर्मणि । प्राणशूरो रक्षाभीरुधलेन मीरुरेव च ॥ १७ ॥

अधश्चालनभीरुश्च ऊर्ध्वभीरुस्तथैव च । अधोभीरुस्नाणशूरोप्यप्राणे भीरुकस्तथा ॥ १८ ॥

अर्थाके शूर एव स्यादाशीके भीरुरेव च । अभग्नशूरकोपि स्याद्धमो भीरुस्तथैव च ॥ १९ ॥

रोक्णे च भीरु युद्धे युद्धे च भीरुरेव च । युद्धे भीरुः सदैव स्पादयुद्धे शूरु एव च ॥ २० ॥

सहजे च तथा भीरः समार्भारुस्तथैव च । स्थानभीरुस्तथान्यश्च वाक्यभीरुस्यानपरः ॥ २१ ॥

हस्तमेलापके भीरू रङ्गभीरुस्तथापरः । अरङ्गभीरुकः कश्चित्पतने कोपि भीरुकः ॥ २२ ॥

खानके भीरुरम्योपि कश्चाभीरुस्तथैव च । अर्थभीरुरधोभीरुज़ीने च भीरुकस्तथा ॥ २३ ॥ बारुत्वे भीरुकः कोपि लागमीरुस्तर्थापरः । अलेण मीरुकशान्यो भग्नमीरुस्तर्थापरः ॥ २४ ॥

अभग्नभीरुकः कोपि तथैवार्शाकर्भारुकः । प्राणे भीरुः परप्राणे भीरुको युद्धभीरुकः ॥ २५ ॥

अयुद्धर्भीरुकः कश्चिदविज्ञानिनि भीरुकः । सहने च गर्भभीरुरगर्भे भीरुरेव च ॥ २६ ॥

अधमाः कथिताश्चेते चतुर्स्तिगदिमे गुणाः । आह्य सकलान् मलान् सर्वं च पालिकादिने ॥ २० ॥

यस्य प्राणं च प्राणं च सामर्थ्यं च दृढं बलम् । यस्यास्ति सदृशे वैर्यं यस्य स्यात्सदृशं बलम् ॥ २८ ॥

यस्य प्राणं च संपूर्णं ज्ञायते न च शोधयेत् । कृते महे समर्थे च यस्य स्याद्गीमदर्शनम् ॥ २९ ॥

प्रातर्योधनमित्येवसुक्त्वा सर्वान् विसर्जयेत् । प्रमाते युद्धमस्तीति रात्री विज्याश्च ततः ॥ ३० ॥

कर्पूरादिसुगन्धेश्च पुष्पधूपादिमङ्गलेः । नीराजनेश्च नेवेद्यैरध्येदानेः प्रमाणभिः ॥ ३**१**॥

सन्तुष्टः स्याद्यथा कृष्णो मह्यानां च जयप्रदः । राजा च प्रातरुत्थाय मह्यानुःथापयेत्पुनः ॥ ३२ ॥

तथा चन्दनकर्पूरकस्तूरी कुङ्कमादिकम् । करेणुकं वाद्यानि बहून्युत्सवहेतवे ॥ ३३ ॥

राजा सर्वान् समाहर्त्तुं कर्माधिकृतपूरुपान् । आज्ञापयेन्मृत्तिकाया आनयनाय सत्वरः॥ ३४ ॥

साममीं कारयेत्पश्चाद्यथोक्तं विधिवत्ततः । मछयुद्धविधानाय रक्तभूमिं तु विस्तराम् ॥ ३५ ॥ \$ 6

प्रपृत्यां सुद्दशां चैव सुवर्तुत्याममां नवाम् । एकविंगतिहर्तेश विस्तीणां च प्रमाणतः ॥ ३६ ॥ हरतेनोचामनीहर्श्वामतिमन्द्रा(म)निन्द्रताम् । चीजपातक्षेत्रमिव् कोमलां च मनीरमाम् ॥ ३०॥ रक्षा सन्ताप्येनम्हान् योपं च कुरते परम् ।

कण्टकाः कर्कराश्चेय वर्जनीयाः प्रयत्नतः ॥ ३८ ॥ छिद्राणि चैव रन्धाणि प्रयित्वा विशोधनेः ।

शोधयित्वा प्रपूज्या च बहुपुष्पाक्षतेः किल ॥ ३९ ॥ तत्र जयस्य प्राप्तर्थे हीर्रे संस्थापयेत्यरम् । बीजपुरकमध्यत्र रक्षमध्ये निवेश्वयेत् ॥ ४० ॥

एतङ्गक्षणसंयुक्तं कारयेद्रङ्गमुत्तमम् । आयुरारोग्यदं सौरूयं श्रीकरं च यशस्करम् ॥ ४१ ॥

सुखं ददाति परमं रङ्गमेवंविधं परम् । अधः संपूज्य गोविन्दं सभामाजम्य पुष्कलाम् ॥ ४२ ॥

चतुरेः सहितो राजा पश्येद्युद्धं समाहितः । अथ व्यवस्थिते युद्धे सर्वसंपत्तिसंभवे ॥ ४३ ॥

महाना परीक्षणाय श्रावयेग्प्रतिमन्दिरम् । नियुद्धमद्य चास्तीति कर्तन्यं दक्षिमण्डलम् ॥ ४४ ॥

ततो व च(वचन) संस्कारवस्तृनि प्रतिपादयेत् । राजा भुक्लोचरं चैव विधिवत्कम्य तां समाम् ॥ १५ ॥

आहूय तान् जनेनेव मछान् शीघं समाहितः। महादेव्या देवकुमारी तथामात्येः सकोतुकीम्॥ ४६॥

विलासिनीभिः सहितो रङ्गं गच्छेत्समाहितः । स्थित्वा स्वस्थः सभां कृत्वा महानां ज्ञापग्रेत्परम् ॥ ४७ ॥ योद्धन्याः सर्वमलास्तु द्वन्द्वशोथ यथावलम् । महैस्तु सावधानेश्च कर्तव्यं युद्धमुत्तमम् ॥ ४८ ॥

कराङ्गुलिपु संवेश्य सूत्रप्रन्थितमायुषम् । तेन सूत्रमयेनाथ जयमन्त्रकृतेन वा ॥ ४९ ॥

शत्रुभन्ने भवेन्महो जयश्रीः प्राप्यतेऽचिरात् । तेन बाणप्रहारस्तु महान्नेषु प्रजायते ॥ ५० ॥

चरणेन प्रहारस्तु प्रहारो जानुभिस्तथा । कटिप्रहार उरसा पृष्ठेनाथ करेण च ॥ ५१ ॥

मुष्टिप्रहार इतरः श्चिरसा च ल्लाट्ये(के)। राजा च जयिनं मछं कुर्याच्छृज्ञारसंयुतम् ॥ ५२ ॥

गजारोहणकं कृत्वा वादित्रेधैव संयुतम् । पुरुपवस्नसमायुक्तं कुङ्कमारक्तचन्दनैः ॥ ५३ ॥

अलंकृतं गजारुढं आमयेत्वितमन्दिरम् । लोकानां कीतुकार्थाय जयशन्देश्च वाचयेत् ॥ ५४ ॥

पुरः प्रदक्षिणां कृत्वा प्रत्यागत्य सभा पुन.। ततोवतीर्य महो वै गजातुई प्रविक्यति ॥ ५५ ॥

नारायणं नमम्कृत्य प्रणम्य च गुरूनिष । राजाप्रे च समागच्छेत् करास्फोटनपूर्वकम् ॥ ५६ ॥

प्रणम्य राजानमितो महादेवीं प्रणग्य च । अत्वारक्षं नमस्कृत्य पुष्पप्रकरसंयुगे ॥ ५७ ॥ सोमेश्वर समस्तानां कलाश्च कथयाम्यहम् ।

आदी करणकटा ॥ १ ॥ तर्ककटा ॥ २ ॥ विद्याकटा ॥ ३ ॥ काव्यकटा ॥ ४ ॥ धर्मकटा ॥ ५ ॥ कामकटा ॥ ६ ॥ या(का)चकटा ॥ ७ ॥ पुराणकटा ॥ ८ ॥ पाषाणकटा ॥ २ ॥ काष्ठकटा ॥ १० ॥ चित्रविचित्रकटा ॥ ११ ॥ स्किटा ॥ १२ ॥ गक्तकटा ॥ १३ ॥ बाजिकटा ॥ १४ ॥ ज्ञानकटा ॥ १५ ॥ टक्षणकटा ॥ १६ ॥ युद्धकल्य ॥ १० ॥ तामचूङ्कल्य ॥ १८ ॥ मेपकल्य ॥ १९ ॥ पत्तिकल्य ॥ २० ॥ रणकल्य ॥ २१ ॥ मण्डनकल्य ॥ २२ ॥ चत्रकल्य ॥ २३ ॥ नीतिकल्य ॥ २४ ॥ सर्वयासकल्य ॥ २५ ॥ वेखनकल्य ॥ २६ ॥ गन्यकल्य ॥ २० ॥ ज्योतिःशासकल्य ॥ २८ ॥ वेखनकल्य ॥ २६ ॥ गन्यकल्य ॥ १५ ॥ गन्यकल्य ॥ ११ ॥ गुरुकल्य ॥ १६ ॥ धातुकल्य ॥ १० ॥ क्यागरकल्य ॥ १८ ॥ शिल्पकल्य ॥ १० ॥ भृतिकल्य ॥ १० ॥ क्यागरकल्य ॥ १८ ॥ शिल्पकल्य ॥ ११ ॥ ग्रामकल्य ॥ १० ॥ क्यागरकल्य ॥ १८ ॥ शिल्पकल्य ॥ ११ ॥ ग्रामकल्य ॥ १० ॥ क्यागरकल्य ॥ १८ ॥ गुरुकल्य ॥ ११ ॥ ग्रामकल्य ॥ ११ ॥ गायकल्य ॥ १८ ॥ ग्रामकल्य ॥ १८ ॥ ग्रामकल्य ॥ ११ ॥ ग्रामकल्य ॥ ५० ॥ ग्रामकल्य ॥ ६० ॥ ग्रामकल्य ॥ १० ॥ ग्रामकल्य ॥ १० ॥ ग्रामकल्य ॥ १० ॥ ग्रामकल्य ॥ १० ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ १० ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकलल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकलल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकलल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकलल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकलल्य ॥ ग्रामकलल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकल्य ॥ ग्रामकलल्य ॥ ग्रामकल्

स्तकाधिक्रतश्चेव अन्त.पुरनिवारणम् ॥ ५८ ॥ यानीयरक्षकाःस्कन्धधराश्चेटकवेदिनः । वणिका व्यवहारज्ञा जेया रत्नपरीक्षकाः ॥ ५९ ॥

वेश्याधेव विरासिन्यो रेजका दूतकारकाः । दासाधेव तु भृत्याध्य गजवैद्यास्तथापरे ॥ ६० ॥

कीतृहरुकराः श्रोक्ता रसवाक्यविदस्तथा । इति युक्तिविदश्चेव गन्धयुक्तिविदस्तथा ॥ ६१ ॥

हास्यकाराः कथाकारा युद्धेषु कुशलस्तथा । देशमायाविदश्वेव काव्यादिकुशलास्तथा ॥ ६२ ॥

अनेकमापाकुरालाः कविताया तथैव च । क्रीडाया कुरालाधैव धूर्तकर्मविदरतथा ॥ ६३ ॥

धातुवादविदः केचिकाँकाकर्मविदस्तथा । अग्निस्तम्भो जलस्तम्भो मन्त्रवादम्तथापरः ॥ ६४८॥ नापिताश्च बन्दिनश्च सङ्केतज्ञास्तयेव च । विनोदकसञ्च विज्ञेयाः समासंपत्तिहेतवे ॥ ६५ ॥ एतैः पात्रै राजसमा नियुद्धालोकनोन्युर्लेः । शोभिता शुद्धधर्मज्ञै स्लसंपत्तिमण्डितेः ॥ ६६ ॥

इति श्रीमलपुराणे युद्धसमये राजसभावर्णनं नामैकादशोऽध्यायः [ चतुर्दशोऽध्यायः]।

### पञ्चदशोऽध्यायः ।

चतुर्विधं नियुद्धं तु शृणु मतिमतां वर । आदं धरणिपातं च आसुरं च द्वितीयकम् ॥ १ ॥ तृतीयं नारमित्यक्तं युद्धं पुनश्चतुर्थकम् । तेषां धरणिपातस्य भेदः पञ्चविधो भवेत् ॥ २ ॥ तलप्रहारः प्रथमः करप्रहार एव च । निपत्य चात्मना भूमी परं पातयति ध्रवम् ॥ ३ ॥ पातितस्य स्फटं हारनिरुद्धे विजयो भवेत । ज्ञात्वेवं वलबुद्धिभ्यां युद्धमेतत्समाचरेत् ॥ ४ ॥ अँथेतद्वासरं युद्धं द्वात्रिंशद्भेदभीषणम् । केपाकर्पणपीडा च कर्णस्फोरनमेव च ॥ ५ ॥ नासिकास्फोटनं चैव तथा चर्वणमेव व । दन्तपातनमेव स्यान्मुखे पागुनिपातनम् ॥ ६ ॥ अथ पांजी परिक्षेपी नखैरेव विदारणम् । नाडिकापीडने चैव भीवाग्रहणके तथा ॥ ७ ॥ एकाङ्गरीमोडनं वा तथा द्यङ्गरिमोडनम् । अङ्गुळीत्रितयस्यापि मोडनं कथितं कचित्॥ ८॥ कराइप्रमोडनं च पादाइप्टस्य मोडनम् । समग्राहुलिभङ्गो वा फणग्रहुणमेव च ॥ ९ ॥ भारेण च प्रहारेण विज्ञानेन पुनस्तथा । बालकेन प्रकारेण मारयद्भमथापि च ॥ १० ॥ प्राणेन चीजसा चैव तथा वहणिनापि च । येन केन प्रकारेण मारयुद्धं समागताः ॥ ११ ॥

स एव मर्मी मञ्जानां पातनं च महीतले। 👵 🕛 भारं च भारभग्नं च वितरं समरे त्यांतेत् ॥ १२ ॥ बेनापादकमध्ये त जीवितं च विमुख्ति। ः इदानीं धर्मेयद्भस्य द्वात्रिंशत्कथिता गुणाः ॥ १३ ॥ : तानहं कथयिष्यामि यथा विक्रमणागताः । केजानाकर्पयति च कर्णो च चोटयत्यपि ॥ १२ ॥ अक्षिणी न स्फोटयत्वपि मखं च स्फोटवत्वपि । वासिका च त्रोटयति नन्दाति सर्वयत्यति ॥ १५ ॥ न बन्तान् पातयति च पांजुक्षेपो न वै मुखे । माध्योः पारापातनं च विदारयति नो नम्बः ॥ १६ ॥ न नालिका पीडयति श्रीवा चैव न पीडयेत । न कच्छहोटनं कुर्यादण्डं गृहाति नैव हि ॥ १७ ॥

शिरसो घातनं नेव मर्मभड़ं च वर्जवेत । प्रकाशयन् धर्मसुद्धं यशोहर्पविवर्धनम् ॥ १८॥

धरणीपातितस्याथ मत्सरं परिवर्जयेत । यः कश्चिद्दर्पसंयोगादासुरं युद्धमारभेत् ॥ १० ॥ भगे वापि मृते तस्मिन् राजा च दोषभाग्भवेत ।

इत्यहसहरे महं जाता यलेन मूपति ॥ २०॥

निवारयति सो भूयः संप्राप्नोति परं यश्च. । पथपातो न कर्तेच्यः सर्वत्र समता वरः ॥ २१ ॥ समेन पारवेदाजा यशः प्राप्नोति निश्चितम् । धर्मयुद्धे कृते महो महं माखते यदि ॥ २२ ॥ राजा नोपेशते नेव तदा दोपो महान् भवेत ।

प्रमदा (सादान्) व्रियते वापि न दोषो राजमहयोः ॥ २३ ॥

घाताश्चेनोपघाताश्च विज्ञाताश्चेव विक्रमाः । इत्येते धर्मयुद्धस्य द्वात्रिंशत्कथिता गुणाः ॥ २४ ॥

इति श्रीमहतुराणे युद्धमकरणे नाम द्वादगोऽध्यायः [पश्चदशोऽध्यायः]।

# पोडशोऽध्यायः ।

गजेनेव यथा युध्येच्छ्णु ते कथयाम्यहम् । बाह्वीः स्फालनमित्येव सुस्थानाचालनं ततः ॥ १ ॥ पादयोश्य समं स्थानं निष्टं वाल्पताडनम् । कण्डरा( रो )धो दण्डघातो हस्ताभ्यां स्कन्धधारणम् ॥ २ ॥ कराकर्षणमन्योन्यं शिरसोन्योन्यधारणम् । उरोधारणमुरसा प्रह ( र )णं चोरस्येव कक्षाविदारणम् ॥ ३ ॥ यो येन यथा वाषि प्रविश्य स्थानकेडपि च । करवले बाथ शीर्ष ततो महडकेन वा ॥ ४ ॥ बाह्नबरेन बटवान् बरुहातेन वा पुनः। गजस्य युद्धे कथितं वृपगस्य तु कथ्यते ॥ ५ ॥ दृषभस्य वृषभेण यथा युद्धं तथा शृणु । बाह्रोसस्फालनं चैव समं समाग(म)मेव च ॥ ६ ॥ सवलहस्तप्रमाणं हननं बाहुना तथा । चरणाधर्पणं चैव बलमन्योत्यमेव च ॥ ७ ॥ स्थानके च प्रवेशं च शीपेंण देहलेपनम् । पृष्ठे वाप्युदरे वापि स्थानविज्ञानमेव च ॥ ८ ॥ अथ सिंहस्य सिहेन युद्धं भवेद्यथा पुनः। उभयोश्चेंव नान्योपि अमणं भ्रामणं तथा ॥ ९ ॥ करचालनके दण्डो पश्च वाछोनकं तथा । प्रशब्दाध्य तथैवान्ये तथा चोत्पतनं परम् ॥ १० ॥ यरावरं च विश्वेषं चतुःस्थानप्रवेशनम् । निताचेन कर्पणं च विज्ञानं स्थानकेन च ॥ ११ ॥

शोपणं शोणितस्यापि तथा च छेदनं परम् तेजोज्वलनतापेन वेगेश्च प्रपदेन च ॥ १२ ॥ ताडनेन तपोप्राप्ते तत्र भीपणसागरे । सोनेन पातितस्येव कृष्णेन कथितं पुरा ॥ १३ ॥ मृगस्य च मृगेणाथ युद्धं तथा शृणुव्य तत् । बालकास्तालनं प्रोक्तं समं च तलचेष्टितम् ॥ १४ ॥ समं च शौर्यमुभयोस्तथाइवर्तनं द्वयोः । दरागत्व समारमात्पार्धे च अमणं तथा ॥ १५ ॥ शीघाघातः समस्थानं लघकरणमेव च । लघुकत्वस्थानकं चैव विविधं युद्धमेव च ॥ १६॥ अधोनि:सरणं चैव वहदृश्यकरं तथा । उरुपादं च संधानं कक्षायाःस्थानधातनम् ॥ १७ ॥ तकणं रक्षणं केगान मगयदं च गल्मनि । एवंविधानि यद्धानि कथितानि सरारिणा ॥ १८ ॥ ज्ञात्वा चैव बरुजानआत्मनस्य( श्र )परस्य च । योद्धचन्त्रं मुच्यते पाँपैः प्रतिकर्वन् परस्परम् ॥ १९ ॥ स्वजातियद्धं कथितं विजाति कथयाम्यहम् । गजसिंहकयोरेव संमामस्य प्रस्रयते ॥ २० ॥ समपादमञ्जताङ्गं गजस्थानमितीव्यते । सिंहम्येव परं स्थानं लागाङ्गं भीमदर्शनम् ॥ २१ ॥ ओजसाश्चे(चै)व वेगेन प्राणेनेव परस्परम् । विज्ञानमायिग्रहणं रङ्गभूमी विनिश्चितम् ॥ २२ ॥ सिंहस्यापि वशेन स्याद द्वयोर्धद्धं भवेद्यदि । सिंहस्यापि भवेलीनं बाह्यास्पालनमिप्यते ॥ २३ ॥

पादो चलो च विषमे लीनाङ्गस्थानमेव च । वृषस्यापि करस्थानमङ्गष्ठस्थानमेव च ॥ २४ ॥

सिंहेन सह बूपभो उद्यमेवं समाचरत् । तदा लाग अर्ध्वस्थोपि घातयत्यपि वा पुनः॥ २५ ॥ ।

पक्षद्वयेषि सिंहेन पात्यते वृषभस्तथा । उद्धेस्थोषि तथा चार्थं कथं च त्रोटिको भवेत ॥ २६ ।

तदा सिंहो बुषेणापि पासते नात्र संशयः । यथा युद्धं मक्सेव कथं च मृगसिंहयोः ॥ २०॥

सिंहस्यापि तथा स्त्रीनं करास्फोटनीमप्येत । स्त्रीनाकस्थानमपि च चस्तर्नं विपमं वस्त्रम् ॥ २८ ॥

मृगस्य बलिनश्चेव बाह्यास्फालनमिष्यते । अङ्गानामथ घटनं अमणं पार्थतोषि च ॥ २९ ॥

दूसस्प्रसर्गं प्रोक्तं करस्य स्पर्शने तथा । अतो वेगाग्रहणं च पादनापातनं तथा ॥ ३० ॥

एवंप्रकारेण स्गः समं सिंहेन युद्धचति । गजसिंहे ससुत्साहे वकैविविधचेष्टितैः ॥ ३१ ॥

कुर्वन् परं जयत्येव विपरीतं विनश्यति । बरुनाप्यबरुनापि योद्धन्यं विजयेषुणा ॥ ३२ ॥

गजस्येव सृगस्येव यदि युद्धं परस्परम् । उन्नताङ्गं गदस्थानं समपादं तथेव च ॥ ३३ ॥

चलाहं चलपादं च मृगस्येव मवस्यपि । गजो मन्तुं प्रविष्टश्च मृगस्य कुहालं ततः ॥ २४ ॥

अतो मृगेण योद्धव्यं चलपादं यदान्तरम् । पुण्यावर्त्यं जमो युद्धयेत्कापि कस्यापि जायते ॥ ३५ ॥ तसादोजो न प्रोक्तत्र्यो गजेनापि गजाह्रये । ऊर्द्धस्यापि कथा चापि त्रोटितस्त भवेद्यदि ॥ ३६ ॥ तदाङ्गं प्रविश्य मृगो गर्ज घातयति ध्रवम् । स्थानं किंच प्रविश्याथ विज्ञानं गन्तुमिप्यति ॥ ३७ ॥ सदा परस्परं युद्धं कथितं कैटभारिणा । एवं कुर्वन सदा मलो नियद्धविजयी भवेत ॥ ३८ ॥ गजस्य वृपभस्यापि युद्धं तत्कथितं पुरा । भ्रमणेनाइसङ्गेन करमत्यादयत्वपि ॥ ३९ ॥ उत्पाद्य शीव्रं कृपभो गजं घातयति प्रुवम् । प्रस्थानं चैव विज्ञानं सदृशं दृढमेव च ॥ ४० ॥ गृह्यात्येवं प्रकर्वाणी महस्तु विजयी भवेत् । वृषभस्य मृगस्यापि यदि युद्धं भवेत्तदा ॥ ४१ ॥ वयभस्य समानं च करास्फोटनमेव च । विषमं पादस्थानं च समागः स्थानगुत्तमम् ॥ ४२ ॥ वृषभस्य मवेद्युद्धं कथितं कैटभारिणा । तालवितालघातश्च वेगघातस्त्रथेव च ॥ ४३ ॥ समतालेन तालश्च तथा च परिवर्तनम् । उभयोर्दण्डहननं स्कन्धाघातनमेव च ॥ ४४ ॥ बाह्यातः पाशुधातो दृष्टिघातस्त्रेथव च । यो येन पात्यते चैवं स तेन पातितो भवेत ॥ ४५ ॥ भवत्येवंविधं युद्धं गजस्य वृपभस्य च ।

इति श्रीमलुप्राणे गजसिंहसूगवृषभयुद्धं नाम श्रयोदशोऽध्यायः [ बोहशोऽध्यायः ]

### सप्तदशोऽध्यायः ।

त्रीण्येव जययद्धनि भवन्ति महसङ्गरे । अप्राणयतना नैव तथैव श्रमपातना ॥ १ ॥ ज्येष्ठी च ज्येष्ठिना चैव योधयेद विचारयेत्। अन्तरज्येष्रिना सार्धअन्तरज्येष्रिनं न्यसेत् ॥ २ ॥ गोपकलो योजनीयः समं गोपकलेन च । भविष्यध्य भविष्येण बालको बालकेत च ॥ ३ ॥ बृद्धो बृद्धेन साध च योजयेद्यायतो नृपः । यो येन संहतस्तस्य करोति धारणं यथा ॥ ४ ॥ स तथा तेन संयोज्यस्ततो युद्धं प्रवर्तते । ततश्च कौतकं राजा राजमृत्यकुमारकाः ॥ ५ ॥ अमात्याः सर्वेलोकाश्च पश्यन्ति युद्धकोतुकम्। जिते प्रसादे द्विगणं हरिते च तदर्थकम् ॥ ६ ॥ उभयोः सहशं युद्धं प्रसादं सहशं ददेत । संतोपसदृशं वापि दत्त्वा महांश्च विस्तरान् ॥ ७ ॥ राजापि च ततो गच्छेत्स्वकीयं मन्दिरं चरम । अनेन विधिना सर्वमेकादशाहयो ध्यात् ॥ ८॥ मासप्रभातमहानां शक्तिः संजायते हृदम् ।

राजा चैव छडकी तथा। करडकी च विख्याता अधोमुखछडक्यपि ॥ ३३ ॥ फरचरणछडकी विख्याता कथिला तुंधेः। या छडकी विख्याता कृष्णेन परमेष्टिना ॥ ३४ ॥

<sup>.</sup> These Slokas are not found in the text.

तसादोजो न प्रोक्तत्र्यो गजेनापि गजाहये । ऊर्द्धस्यापि कथा वापि त्रोटितस्त मवेद्यदि ॥ ३६ ॥ तदाई प्रविश्य मृगो गर्ज घातयति ध्रुवम् । स्थानं किंच प्रविश्याथ विज्ञानं मन्तुमिप्यति ॥ ३७ ॥ सदा परस्परं युद्धं कथितं कैटभारिणा । एवं कुर्वन् सदा महो नियुद्धविजयी भवेत् ॥ ३८ ॥ गजस्य वृपभस्यापि युद्धं तत्कथितं पुरा । अमणेनाइसङ्गेन करमत्पादयत्यपि ॥ ३९ ॥ उत्पाद्य शीवं वृषभो गजं घातयति धवम् । प्रस्थानं चैव विज्ञानं सदृशं दृढमेव च ॥ ४० ॥ गृह्वात्येवं प्रकुर्वाणो महस्त् विजयी भवेत । वृषभस्य मृगस्यापि यदि युद्धं भवेचदा ॥ ४१ ॥ वपभस्य समानं च करास्फोटनमेव च । विषमं पादस्थानं च समागः स्थानमुत्तमम् ॥ ४२ ॥ वृषभस्य भवेद्यद्धं कथितं केटभारिणा । तालवितालघातश्च वेगघातस्त्रथेव च ॥ ४३ ॥ समताछेन ताल्ध तथा च परिवर्तनस् । उभयोदिण्डहननं स्कन्धायातनमेव च 1) ४४ ॥ बाहुवात पाशुवातो दृष्टिवातस्त्रथैव च । यो येन पात्यते चैवं स तेन पातितो भवेत ॥ ४५ ॥ भवत्येवंविधं युद्धं गजस्य वृपभस्य च ।

इति श्रीमल्युराणे राजसिंहमृगदृषभयुद्धं नाम त्रयोदशोऽध्यायः [ वोदशोऽध्यायः ]

## सप्तदशोऽध्यायः ।

त्रीण्येव जययद्भनि भवन्ति महसङ्गरे । अधाणयतना चैव तथैव श्रमपातना ॥ १ ॥ ज्येष्ठी च ज्येष्ठिना चैव योधयेद विचारयेत्। अन्तरज्येष्ठिना सार्थअन्तरज्येष्ठिनं न्यसेत् ॥ २ ॥ गोपकरो योजनीयः समं गोपकरेन च । भविष्यक्ष भविष्येण बालको बालकेन च ॥ ३ ॥ बुद्धो बुद्धेन सार्ध च योजयेद्यायते। चपः । यो येन संहतस्तस्य करोति धारणं यथा ॥ ४ ॥ स तथा तेन संयोज्यस्ततो युद्धं प्रवर्तते । ततश्च कीतुकं राजा राजमृत्यकुमारकाः ॥ ५ ॥ अमात्याः सर्वलोकाश्च पस्यन्ति युद्धकोतुकम् । जिते प्रसादे द्विगुणं हरिते च तदर्थकम् ॥ ६ ॥ उभयोः सहशं यद्धं प्रसादं सहशं ददेत् । संतोपसदृशं वापि दत्त्वा मछांश विस्तरान् ॥ ७ ॥ राजापि च ततो गच्छेत्सकीयं मन्दिरं घरम् । अनेन विधिना सर्वेमेकादज्ञाहयो घृयात ।। ८ ॥ मासप्रभातमञ्जानां शक्तिः संजायते दृदम् ।

राजा चैन छडको तथा । करवकी च विख्याता अधोप्तस्त्रज्ञवस्त्रपि ॥ ३३ ॥ करनरणङङकी विख्याता क्रमिता बुंभै: । या छडकी विख्याता क्रमित परमेष्टिमा ॥ ३७ ॥

<sup>\*</sup> These Slokas are not found in the text,

उत्तानकरयोधीय प्रधर्म परिकीर्तितम् । शिछड एते कृष्णेन त्रयोदन प्रफीर्तिताः ॥ ३५ ॥ तथा बाहुचलने च प्रज्ञानं परमं मतश् । अद्भाइबाहुचलनं कृष्णेन विनिवेशितः ॥ ३६ ॥ जङ्घाबाहुचलनं च परं विज्ञानमुत्तमम्। उत्तरबाहुचलनं तथैव परमं मतम् ॥ ३७ ॥ उचरेहें करे चैव बाहचलन्यसम् । उत्तरबाहचलनं कृष्णेन रचितं पुरा ॥ ३८ ॥ उत्तानचारुनं चैव विज्ञानं परमं मतम् । करपाददोकरेण बाह्रोधालनमिष्यंते ॥ ३९ ॥ एवं बद्धेर्द्वादशधा संख्यायाः परिकीर्तितम् । विज्ञानं बाह्यरुनं महाना हितकाम्यया ॥ ४० ॥ शिरसी महडाश्चेव हस्तयोर्महडस्तथा । तथेवोदरमहर्ड वहिर्महरुमच्यते ॥ ४१ ॥ उदरलमसहडं द्विविधं सहडं तथा । शुद्धगण्डं तथेवादौ स्थितिविज्ञानमुत्तमध् ॥ ४२ ॥ क्षाले चैव हि विजेयं गण्डरादित्यमेव च । उदरं गण्डमञ्दं च तृतीयमिह रुक्ष्यते ॥ ४३ ॥ कृष्माण्डे पुनरादित्यं चतुर्थेमपरं मतम् 1 प्रष्ठगण्डरा( मया )दित्यं पञ्चमं परिकीर्तितम् ॥ ४४ ॥ विज्ञानमुत्तमं चैव कृष्णेन रचितं पुरा । प्रथमं चलपादं च बाह्रोश्चलनमिष्यते ॥ ४५ ॥ करतलयोधालनं च कृष्णेन कथितं ज्ञभम् ।

कक्षाफणापि विदिता विज्ञानं परमार्थतः ॥ ४६ ॥

तथेय चलफणाच त्रिमसला फणापि च । संधिकणा अन्धिता च नवया कथिता कणा ॥ ४७ ॥ क्राप्णेन च ततो महित्रेक्किया विजयार्थिमिः । लोजी वाची च विजेको तथा च जलपास्यपि ॥ ४८ ॥ करचरणवतीयो महानां च जयप्रदः । द्यमङ्गी मध्यमहत्व प्रथमहस्त्रतीयकः ॥ ४९ ॥ चहिभेद्रधत्योपि चतुर्धा भङ्गलखणम् । उरोदेशसृष्टिरियं नाम्राथ सुमगा पुरा ॥ ५० ॥ पृष्टिधनूरपि हुन्हेव कथिता च मयाऽधुना । गलकर्तरी प्रथमा दितीया हस्तकर्तरी ॥ ५१ ॥ रागकर्तरी वृतीया चतुर्थी वाहिःकर्तरी । करयोः पीडनं प्रोक्तं प्रकोग्रपीडनं तथा ॥ ५२ ॥ श्रीवायाः पीडनं चैव विज्ञानं भुजसूत्तमम् । उरोभाग्वहिर्भारमङ्गभारस्तथा परः ॥ ५३ ॥ गजार्गलमिति एयानो बेगः करतलस्य च । उसेमण्डगुटा चैव ऊर्ध्वमण्डगुटा पर. ॥ ५४ ॥ चाणुरकः परमोर्थारष्टकश्च परः स्मृतः । स्रिकाच्यो सस्तेहगगनानापरतथा ॥ ५५ ॥ नदीविन्दुपरो गुप्तः कथितः पुंगवोपि च । कृष्णश्च सर्वमहाश्च परयन्ति विधिपूर्वकम् । विज्ञानानि दर्शनानि चतुःपष्टयधिकं शतम् ॥ ५६ ॥

इति श्रीमञ्जूराणे विज्ञानप्रकरणे नाम चनुर्दशोऽध्यायः (सहदशोऽध्यायः)।

## अष्टादशोऽध्यायः ।

कथितान्यहस्थानानि पडेवाहे भवन्ति हि । सम्बर्भावाकरो( र )सम्मं चरणात्रे तथेव च ॥ १ ॥ पर्पकाराणि कथ्यन्त विज्ञानानि यथा शृणु । विज्ञानश्च प्रवर्धन्ते पारुवं विभवो गुणाः ॥ २ ॥ कचिद्रोजयविज्ञानं कचिद् बहणिना भरेत् । कचित्प्राणेन विज्ञानं ओजो वहणिया भवेत् ॥ ३ ॥ कचिदोजसा प्राणेन विज्ञानं जायते कचित् । पट्पकारेण विज्ञानं रक्षणीयं प्रयत्नतः॥ ४ ॥ प्रवर्द्धते येन यज्ञो रूभ्यन्ते विपराः श्रियः । कचिदोजस्य विज्ञानं रक्षणीयं प्रयतनतः ॥ ५ ॥ प्रवर्धते येन यशो जयो भवति सर्वदा । कचिद्रहणिना ज्ञानं कचित्राणेन संततम् ॥ ६ ॥। ओजो वहणिना वापि ओजो प्राणेन वा कवित्। ओजो प्राणवहणिना कचिज्ञानं समादिशेत् ॥ ७ ॥ सोमेश्वर यथा जनत्या करु युद्धमनेकथा । सार्द देवेन हरिणा महा: पश्यन्ति पार्श्वण: ॥ ८ ॥ ततो यद्धं समारव्धं ताम्यां त विभिपूर्वकप् । जटाबन्धनमादी च ततो चातनकग्रहम् ॥ ९ ॥ कच्छाबन्धपरत्वं च ततो रहनमस्त्रियाम् ॥ १०॥ समं चाम्फोर्ट्न तत्र ततो वरुप्रवर्धनम् । समोत्तर्तं च लीनं च चलस्थानं चुर्विधम् ॥ ११ ॥ समस्थानं च विवितं येन युद्धे जयो भवेत् । भाताः पर्वित्रयहभयोस्तालाः एख प्रकीर्विताः ॥ १२ ॥

स्फन्धास्फोटनमन्योन्यं चरणयोः फर्पणं तथा। तथा विद्यातनं पश्चाद्धामणं प्रेरणं तथा॥ १३॥

घातनं चारुनं चैव रहागनं च परस्परम् । कक्षाबातस्य विद्याश्च प्राणधातस्त्रथेव च ॥ १४ ॥

क्लाबातस्य ।वद्यक्ष प्राणधातस्तयव च ॥ र ८ ॥ द्वादशस्थानके चैंच कथितं च प्रवेश(क)म् ।

द्वीदशस्थानकं चैव कांथेत च प्रवेश(क)म् । अन्येश्च विविधोपायैः संकल्पितविकल्पितैः ॥ १५ ॥

स्थानकं च शरीरोपि छागो भारस्तथैव च । अक्षुकस्य बुधेश्चेय धारणं रुधनं तथा ॥ १६ ॥

कार्येषु बलदा नित्यं मह्मानां च जयप्रदा । इत्युक्तवं(कत्वा) भगवानकृष्णो योगमायामनुसारन् ॥ १७ ॥

ततो देवैः पुष्पवृधिनिर्मुक्ता हर्षसंयुतः । विभेजिय जय सञ्देशिकमदं च पातयत्॥ १८॥

बरुभद्रश्च कुपितो दुर्जेयो बहु सहरे। करिप्यामि तपो घोरं वने गत्या विनिर्गत ॥ १९ ॥

ततः सर्वेपि महाश्च कृष्णश्च विनयान्वितः । वलभद्रमतिकुदं सेत्रोधितुमुद्यतः ॥ २० ॥

न स्वं जितो प्ररूम्बेन मुधिकेन न सङ्गरे । मामेव मह्नविद्यायाः प्रभावः परमो हि सः ॥ २१ ॥

देवेंईस्वेर्मनुष्येस्त्वमजेयो रिपुसक्तरे । माहेश्वरी वैष्णयी च ब्रासी शक्तिविनिर्मता ॥ २२ ॥

ततो महिध कृष्णेन सामवाक्येः मुसान्त्वतः । बक्तमद्रो रक्तम्मीः समानीय प्रवेशितः ॥ २३ ॥ मलपुराणे

महात्रामिष सर्वेषां विशाणां चैव शृष्यताम् । ततः कृष्णेन संतोपादुक्तं मशुरया गिरा ॥ २४ ॥ सोमेध्य स्वया आता पातितो ढानिसदयम् । असाच्या अवजेनापि महाविद्या वसीकृता ॥ २५ ॥ फळमसाक्वायाप्तं समयं च विनिश्चितम् । तत्वश्चाहं प्रसन्त्रीसि बाव्छितं च वर्षः थृणु ॥ २६ ॥

सोमेश्वर उवाच--

68

यदि संबुष्टोसि भावन्त् वरं देहि यथे शिवतः । अमं च भवता सार्वै कर्तुनिच्छानि सांप्रतम् ॥ २०॥ भवतः शरीरमंपर्कारपविशोदं जगन्त्रये ॥ २०॥ प्रयमस्विति कृष्णेन सार्योदेष्टं खरचैनम् ॥ २८॥ वतः सोमेश्वरः कृष्णो दस्या स्काल्यकं ततः । प्रभावयुक्तं विद्याय आत्मानं समदर्शयत् ॥ २९॥ वर्षे चाप्रमितं दस्या शरीरस्य प्रभावतः ।

वल नामाना दस्वा शरारण नगरण । प्रकारं महाविद्याया दस्वा पुनर्जगाद ह ॥ ३० ॥ श्रीकृष्ण स्वाच---

स्वया यशत् इतं किंचित्सोमेश्वर तदुचनम् । सोमेश्वर भवेत्सत्यं समस्तेत्रीक्षणेः सह ॥ ३१ ॥ चार्त्वर्ण्यस्य मध्ये त (वं प्रमानो भविप्यति(सि))।

गोतेशा डवाच--

स्वामिन् स्वयाऽहं स्वर्गमस्मान् कः पारुविष्यति ॥ ३२ ॥ श्रीक्रण उपाच--

कार्येषु वस्त्वा नित्यं ग्रहाना च नवनदा । इन्हुक्को भगवान् कृष्णो योगमायामनुस्पत्त् ॥ ३३ ॥ कर्ष्यदर्शेक्षमा देवी स्मिन्दुक्षे स्थिता दभी । नेनोवायनस्माप्यस्य सावगानाऽमितप्रमा ॥ ३४ ॥ चतुर्भुजायुधेः पूर्णा सिंहवाहनसंयुता । सोमेश्वर इमां पश्य निम्बन्धसमाश्रिताम् ॥ ३५ ॥

इयं मदीया शक्तिर्निम्बजा इति नामतः। अस्याः स्थानं प्रकर्तव्यं रम्यं विचित्रधात्तिः॥ ३६॥

मनोहरं च लोकानां प्रेक्षणीयं महाद्भुतम् । स्थापनीया प्रयत्नेन स्थानेस्मिन् निम्बजा सदा ॥ ३७ ॥

जयदा सर्वमङ्केस्तु पूजनीया त्वहर्निशम् । श्रमकाले च संमामे रहमूमी विशेषतः ॥ ३८ ॥

आपादकेऽन्यसंयोगे शक्ति तु निम्बजां स्मरन् । जयं रुभेन्न संदेहो यथाशक्ति यथामति ॥ ३९ ॥

जयः प्रसादं दशांशेन शक्तिः सेन्या प्रयत्नतः । बल्पिजोपहारैश्च होर्मेध्पैः सपुष्पकैः ॥ ४० ॥

सेच्या च प्रत्यहं तस्याः कार्यं महिश्च दर्शनम् । नमस्कारस्तुतिश्चेव कार्या वादित्रसंयुता ॥ ४१ ॥

शक्तिरेषा सदा लोके जयदा बलदा भवेत् । रक्षणं सर्वविद्योभ्यः करिष्यति न संशयः ॥ ४२ ॥

सोमेश्वर उवाच—

लोके भवन्त्ययमाश्च महान् बृहि ममाग्रतः।

श्रीकृष्ण उवाच--

निम्बजां च गुरुं चैत्र महान् वा उत्तमास्तथा ॥ ४३ ॥

ते भवन्त्ये(न्त्यु)तमा महा नात्र कार्या विचारणा । न भकन्ति द्विपन्ति च न कुर्वन्ति द्विजास्तथा ॥ ४४ ॥

गुरवश्चेव ते महा गुणदोपविवर्जिताः । निम्बजां नेव मन्यन्ते महानिदन्ति तत्पथः ॥ ४५ ॥ गुरोरभाषणं ये वै कर्वन्ते चेऽघमातताः । मेदं कृत्वा च सुध्येत उपायिर्विविधेरिव ॥ ४६ ॥ . निन्दां यः करने निस्यं विशं तस्य प्रजायते । अन्योपि महविद्यायां यः करिप्यत्वरं दरम् ॥ ४७ ॥ प्रसहस्तेन पापेन स नरो भयरो(दो) भवेत । गया मामोच प्रक्षन्ति महावित्रेभ्य गृवं च ॥ ४८ ॥ पञ्चोत्तरं पञ्चतरं पञ्चन्नतं सर्वेभयो धर्मनिमित्तानि । दत्त्वा द्वादरा गोत्राणि स्थिरीकृतानि सदा मया ॥ ४९ ॥ प्रथमं गर्गगोत्रं स्यादितीयं पिष्पलायनम् । १ ॐ न्हीं निम्बर्जांय जयद्वाच्ये नम.। ततीयं भार्गवं विद्यात्तरीयेनं चतुर्थकम् ॥ ५० ॥ पद्मग्रं गीतमं चैव पष्टं चैव त तैतिरम । सप्तमं चैव वासिष्ठं शाण्डिल्यं चाष्टमं स्मृतम् ॥ ५१ ॥ धताहि। नवमें प्रोक्तं छायाशि दशमं म्मतम् । भारद्वाजमेकादर्श काश्यपं द्वादर्श स्मृतम् ॥ ५२ ॥ उदीचिजातिसंभतं गोत्रं काश्यपमेव च । बाडोतं गर्भगोत्रं स्याध्यपा च विपलायनम् ॥ ५३ ॥ आपस्तम्भं च केलातं भार्भवं वैद्वलं तथा । प्राव्यक्तियं गीतमं च बदेश तेचिरं तथा ॥ ५४ ॥ बाह्मणिया बासियं च मण्डेणा माडस्यं तथा । नवरका आण्डिल्यं च चमाला धृतायि तथा ॥ ५५ ॥ स्थापिता परा देवेन महाना गुरवः स्मृताः । यावन्मही सागराध्य यावचन्द्रदिवाकरी ॥ ५६ ॥ तावतिप्रन्ति मेदिन्यां पालनीया महात्मभिः । ' मया च दत्तशन्मौनान्मायादेवालयः स्मृतः ॥ ५० ॥

तस्य नैते भविष्यन्ति दोषा नामिवचारणात् । शौर्यवरियं सत्यजोचे वरुविकमिश्च युतम् ॥ ५८ ॥

यशस्त्री रुभते विद्यां साध्यते निरन्तरम् । राज्ञश्च पात्रतामेति माननीयश्च राजभिः ॥ ५९ ॥

अङ्गसङ्गस्य कर्ता च निरन्तरात्मकार्यवान् । यथा च यो भवत्येय लिपियलसमन्वितः ॥ ६० ॥

कलाभिधन्द्रयमाधी वर्द्धते च दिनं प्रति । बलेन वर्धते कायो संप्रामे विजयी भवेत् ॥ ६१ ॥

मन्दाधमाः कर्णस्यास्त्रीभिर्वे च निरन्तरम् । मळाः सर्वे पतिष्यन्ति पातिताः स्मरस्या(धा )सने ॥ ६२ ॥

आत्मत्राणमिद्भाय विकमं कुरुते हु यो । स पराभवमाप्नोति महो रंमासमो हि सः ॥ ६३ ॥

सर्वकार्याणि संत्यज्य महाविद्याचयो भवेत् । न पराभूयते विक्वैः संप्रामे विजयी भवेत् ॥ ६४ ॥

वनान्तरे च संचारात् विळासरससंयुतम् । आत्मानं ये न पश्यन्ति ते महास्तु बहिष्कृताः ॥ ६५ ॥

महबिद्या विनञ्जन्ति दुर्मदेन यथा थियः । तस्मान्महेः प्रमादेन च(न) स्थातत्र्यं कटाचन ॥ ६६ ॥

कृष्णोक्तादानरता ये महा भुवनम्पणाः । क्रोधलोमभयालस्परहिता मानवाः शुभाः ॥ ६७ ॥

नित्वं बहादयो छोका महेर्कोधुरया गिरा । तदा सीमाग्यवान् सेट्यो जगतीऽपि प्रियो भवेत् ॥ ६८ ॥ प्रियमेव विधातच्यं रिपो गित्रं(त्रे) च सर्वेदा ।

अतिश्रमाद्विनश्यन्ति श्रमत्यांगे तथा पुनः ॥ ६९ ॥

अभ्यासात्सिद्धिमामोति तेन सम्यकु समभ्यसेत् । यः शुणोति त्विदं गुहां मया च प्रतिपादितम् ॥ ७० ॥ तस्य शाखाः प्रवर्दनेते प्रयागवामको यथा । इत्येयं महाशास्त्रं च पठ्यते रह्नमूमिष् ॥ ७१ ॥ निर्विप्ताः सर्वेमहाश्च ज्येष्ठी च विजयी भवेत् । तम्माद्विप्तविनाशाय श्रोतत्र्यं च सदा बुधेः ॥ ७२ ॥ धनायुर्वधेते तस्य शयो(यशो) रुक्ष्मीर्जयः शुभगः। इदं ददाति गरवे परिलेखं च पराकम् ॥ ७३ ॥ तस्य कुळे महामला जययुक्ता भवन्ति हि । मलशास्त्रं परिश्रुत्य वक्तारं न प्रपृजयेत् ॥ ७४ ॥ वंशदेदो महाहानिस्तस्य नित्यं प्रजायते । न युद्धकुशल काषि न लक्ष्मी न यशः सुलम् ॥ ७५ ॥ तस्मात्सर्वप्रकारेण मलः पूज्यं(तु ) पुस्तकम् । महाराखधरं वित्रं कारयपगोत्रसमुद्भवम् ॥ ७६ ॥ पुजयन्ति च ये महास्तेषा रुक्ष्मीर्जयः सुम्बम् । ये शृण्वन्ति त्विदं सम्यक् स्रोकं स्क्रीकार्धमेव च ॥ ७७ ॥ मलाः पापविनिर्मुक्ता भोगान् भुक्ता हरे. पदम् । प्रयान्ति सन्ततिस्तेषां वर्धते पुत्रपात्रिकी ॥ ७८ ॥ अतो महैः सदा होतच्छोतज्यं सर्वकामकम् । पन्नयेत्प्रसादाद्वक्त्या श्रद्धया च फनासये ॥ ७९ ॥ बन्नेराभरणैश्च द्विणेन च पुस्तकम् । ऋतभवेश्च पृष्पाद्येईच्ये रलैरनेऊदाः॥ ८० । सवर्णे रजतैर्वापि मुक्तन्दर्शातिहेतवे । वेदनीराजिते सम्यक् पूरणस्य फलं भवेत् ॥ ८१ ॥

सोमेश्वर मया प्रोक्तं पुराणं धारयेतसदा ।
मद्भक्तया च युतो विमः पूज्यो भवति नित्यशः ॥ ८२ ॥
ज्येष्ठी तथान्तरज्येष्ठी चान्ये महास्त्रु नित्यशः ।
पुराणं महसंत्रं हि शृणुयात् पूज्येच तत् ॥ ८३ ॥
श्रुतं भवति येनेदं श्रुतं तेन चराचरष् ।
अध्यवश पुराणानि श्रुतानि नात्र संश्चयः ॥ ८४ ॥
किं वर्ण्यते मयाद्भुता पुस्तकस्य फलश्रुतिः ।
मह्नंशोद्भवेनेदं श्रोतन्यं च पुनः पुनः ॥ ८५ ॥
मातेव रक्षति ह्याञ्च पितेव हितकारकम् ।

तस्मान्महेर्नेहि त्याज्यं प्रराणं महसंज्ञितम् ॥ ८६ ॥

इति श्रीमञ्जूराणे श्रीकृष्णसोमेश्वरसंवादे पुराणफलप्रशंसा पञ्चद्शोऽध्यायः [ ब्रष्टादशोऽध्यायः ]।

इति मह्नपुराणम्।

#### Index

[ Note: The Roman numerals denote the chapters and Arabic numerals indicate the sloka number 1.

अपासन VIII 17 अक्रवावर्तनाम्याम X. 10 भारत्यासविधात VII. 24 शहरताग VIII. 5

अष्टवर्तनलाग X, 17 SERVICE VII. 8; XVIII. 1.2

अजापात VII. 13 अतिथम VIII. 24; IX. 19; XVIII. bg उदरस्थानक VIII. 11

अधोध्यमदयोधी IV. 36 अधोलाग X, 13

अनध्याय IX २०

अन्तरज्येष्टी III, 11.; V. 3; VI. 42; VIII 22,41; XIII, 13,16,

10.20; XVII. 2 अन्यकृतराधम X. 4

अपश्रंश III. 13 अर्थभरप्रयुद्धन्त् IV. 36 अर्थभम III. 28; VIII. 23,35,38;

IX 19,24 अधीसन VIII, 18

эглин V. 23; VIII 23,30,31,33, 34; IX. 19,25

अन्यथमकर IV. 19 अप्राज्ञभद्रयोधी IV. 37

अध्यमार IV. 17,20; XI. 26 अस्थिमेदमार IV. 29,32, XI. 3

अरियमांससारा IV. 18,33; XI, 2 आसादक VI. 15,18,33; VII. I; XV. 13; XVIII. 39

आइमी IX, 83 शात्मताल VIII. I

आमर्दकीधम X.4

आपुष XIV. 40 engt XV. 1,10

आस्थादनकः धम X. 4 हेशान I. 27

उत्थिमो घात VII. 23

उत्यापनं VI. 3 agram VIII, 8

उदरासन VIII. 21

च्यतेन IX. ११ वप्रधान XV. 24

उपविश्य लाग X. 14

उपस्थान VIII, 14 बरः प्राण XI, 11,25,30

इरः स्थान VI, 12; VII. 8 जर: सार VI. 10

जरोगण्डाला XVII. 54 इरोघात VII 23

दर्जः प्राणभवो धात VII, 14 ⇒धीगण्डगरा XVII, 54

क्टर्बमद्वप्रयोदा IV. 36 कर्जलाग X, 13

कर्वस्यायिकम् XI. 12 द्धापोह XI, 13,14

उहापोहश्रम X. 3 vet XII. 18

ओजोरम VI. 7 ओडोबहनिघात VII, 13

कक्षाकमेणघात VII. 21

क्शातलविधात VII 20 कक्षाप्राण XI, 30

क्शाफणा XVII, 46

कक्षालम, VI. 7 дк VIII, 56 गुरुगीणित XI, 24 क्सासन VIII, 10 गहरोगितक XI. 16 कटउबन्ध VI. 39; XVIII 10 बिटमाण X. 19; XI. 11,35,37 गुरगोणिनुकथम X, 3,7 गोत XVIII. 49.50 53 विटला VIII. 7 कटिसार VI. II गोतज II. 2 गोधूम VIII, 56; IX, 80,93,94 क्टिस्थान VI. 13; VII. 9 कण्डमाण XI. 25 गोपकल III. 11: V. 2. VI. 42: VIII. क्रतलहस्तधात VII 19 22.41; XIII, 13,17,18,19; XVII, 3 करपादढोकर XVII. ३० क्स्प्राण X. 18 गोपण VI. 6 इसस्होटन VI, 30,41; XIV, 56 मौणितक XI. 8 क्वंत्रश्रम XI. ३६ मीवायलबदाचान VII. 18 क्रमालविद्यात VII. 18 प्रीवासन VIII. 10 पात VI. 1; VII. 12,24,26; IX. 10; क्तरी XVII. इत XV. 24; XVI, 43,44,45; गलभ्तेंगे XVII. 51 वाहिक्र्नेरी XVII. 52 XVIII. 12 प्रत IX. 50,70,72,73,74,98 रागडतेरी XVII. 52 चक्षर्रष्टि VIII. 3 हस्तवनीरी XVII. 52 चणर IX. 82 क्चरासन VI. 47 चतुर्दशाङ्गलाग IX. 11 वक्रहासन VIII. 20 चन्दन VIII. 55 नण्डवर्षणकोभ्यास X. 4 चरणपीइनात घात VII. 22 वण्डभावतंत्र XI, 34 वर्मासन VIII. 18 चलगर XVII. 45 चलफण XVII, 42 <del>วิธาจรัชเซเส</del> VII. 16 चालन XVII. 39,46 FOR IX. 51.52 434: V. 3,5,11,14,15,17; VI. 45,47; वितानिष्ट VIII. 3 VII. 11: XVI. 1,5,20,31 33, चोडिलमो VI.8 erh XVII. 33.34 34,36,37,39,46 गजस्थान VII. 10,21 छोटनक XI, 32 धोनम्भम X. q बद्यार्थल XVII. 54 । असाप्राण X, 19; XI. 25,35,37 गतासन VIII 18 जहास्थान VII.8 π/2 XVII. 43.44 जहारपोटनपात VII. 22 गद्यात्मान XI. 31 जरदन्य VI. 29,30; XVIII, 9 গরাধন  $X \cdot 9$ गरशासन VI. 47; VIII, 20 अप XIV. 1,2,3,6,54

जयपुद XVII. 1 जयस्थानक VIII. 10 जलभ्रम X. 5.10 जलभ्यास XI. 38 जातिस्थान IX. o जानप्राण XI. 11 जानुसार VI. 9,11 जानुस्थान VI, 13; VII, 9 जिनधमः III, 15,30; V. 21 जरके VIII. 6 ज्येत्री III. 11,12,28; V. 1; VI. 25, 41,46; VIII, 22,42; IX, 1,14; ' XI. 42; XIII. 12,15,21; XVII. 2; XVIII. 72 तर्जन VI. 2 तलहस्तप्राण XI. 32 तलहस्तभवप्राण X 19; XI. 30,32 নাৰণ VI. 3 ताल VIII, 1: XVI, 44: XVIII. 12 त्राण XIII. 8,10,23,24; XIV. 6; XVIII, 63 त्रिफला XII, 16 दण्डप्राण X. 18 दण्डाघात VII. 17,23 दण्डिकालम VI. 7 दिध IX. 50,63,65,66,67,68 दर्दरासन VIII. 18 हुम्ब IX, 50,61; XII, 20 ₹® VIII. 3 देवालये I. 27.38 हाक्ष VIII. 54 द्विभुजाधोदन (धान) VII. 19 द्विभजासन VIII. 20 धरणिपात XV. 1,2 . धर्मयद XV. 13,18,22,24 धर्मारण I, 20,26

धारण VI, 2: VIII, 13,15: XVIII. 16 नार XV. 2 निजनरपात VII. 18 निम्बजा XVIII, 36,37,43,45 नियद XV. 1 नियदश VII. 25 निराधारलाग X. 13 निर्जन VI. 2 प्रस्ताल IX. 11 प्रमारकि IX. गा पञ्चसार VI. o पमस्थान VI. 13 पद्माद्ग IV. 17 पदासन VI. 47 97: IX. 57,59 पयःपान VIII. 54 प्रताह VIII. र परानारोहण X. 5 प्रशासन VIII. 17 um VI. T पार्वप्राण XI, 30 पादस्थान IX q पार्श्वघात VII. 18 पालन VI. 3 पालिशदिन XIV. 27 पाअधात VII. 22 पिपानी IX. 43,46 पीडन XVII. 53 करयोः पीडन XVII. 52 ब्रीवायाः पीडन XVII. 53 प्रकोष्ट्रपीडन XVII. 52 पीडनक XI. 27,29,31 पर्णभम VIII. 23,40,41,43,46; IX. 14,19,20,21 प्रकृतान VIII, 7

| पुप्रस्थान VIII. II                         | भुजघोटनघात VII. 19                                              |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| प्रमदाश्रम X. 3                             | भुजप्राण XI. 33,38                                              |
| प्रविशन VI. 4                               | भुजसार VI. 10                                                   |
| प्रसाद VII. 6,7; XVIII. 40, 79              | भुजस्थान Vl. 12                                                 |
| शहत III. 12                                 | भुजासन VIII. 19                                                 |
| प्राणघात VII, 13,23                         | भोजनार्धश्रम XI. 40                                             |
| प्राणवान् V. I                              | भोजनोर्ध्वश्रमणिका X. 5,11                                      |
| फण्युतासन VIII. 20                          | भ्रमणिका XI. 3,6,7                                              |
| फण XVII, 9                                  | भ्रमणिकाश्रम X. 2                                               |
| फ्णासन VI. 47                               | मतिकार VI. 49,51,52                                             |
| फ़रको VI. 5                                 | मत्त्य IX. 50 -                                                 |
| बहधमः JV. 28                                | मधु-माक्षिक IX. 55                                              |
| वाल V. 2; VI. 42; VIII. 28; XIII.           | मध्यलाग X. 13                                                   |
| 14; XVII. 3                                 | मध्यासन VIII. 17                                                |
| बाहुनस्त XVII. 36,37,38,39,40,45            | मयूरो वाले I. 8,19,27,40                                        |
| याहुजानुनापात VII. 20                       | मर्देना XI. 42,48,51,52,54,61,64,                               |
| बाहुप्राण X. 19                             | 65,66                                                           |
| बाहुप्रेर्णिक X. 10                         | चित्रिणी XI, 56,63,65                                           |
| चाहुभुजनिपात VII. 25                        | नारायणी XI. 56,64                                               |
| वाहुश्रमण X. 8                              | भीमसेनी XI. 56,62,63                                            |
| भार XVII. 50                                | मर्दनी XI. 45,63,68                                             |
| ETHN XVII. 49                               | मध्यी XI. 56,58,66                                              |
| yenk XVII. 49                               | मतः IV. 8,13, V. 1,5,7,10,17; VI.                               |
| पहिमेत XVII. 50                             | 10,13,23,45,49,50; VII. 9,15,                                   |
| मध्यमह XVII. 49                             | 26; VIII. 2,3,21,24,46,52,56;<br>IX. 28,42; XI. 34,52; XII. 12; |
| भविष्य III. 11; V. 2,5; VI. 42,45.          | XIII, 24,31,32,37,41; XIV.                                      |
| 48; VIII 22; XIII. 14,17.                   | 1,7,29,32,38,44,46,48,50,52,                                    |
| 19,20,21; XVII. 3<br>NK XVII. 53; XVIII. 15 | 55; XV, 12,20,22,23; XVI.                                       |
| ык XVII. 53, XVIII. 23                      | 38,41,48,56; XVIII. 8,17,23,                                    |
| उत्पाद XVII. 53                             | 24,33,37,43,44,45,48,56,61,                                     |
| ußnit XVII. 53                              | 62,63,65,66,67,68,72,76,77,                                     |
| भाराधम VI. 2                                | 78,79                                                           |
| mar XV. 5                                   | महरूमे VIII. 24,27; XI. 27<br>मामुद्रियक्तील II. 84             |
| ille XIV. 13,14,15,16,17,18,19,             | सन्पद्ध H. 36; XIII. 1.3; XIV. 35                               |
| 20,21,22,23,24,25,26                        | 1 7 0 at                                                        |

मङ्गिमा II. 11,39,50; III. 8; XVIII. 21,25,30,47,64,66 महशास XVIII. 71,74 मार्यद XV. 10,11 माप IX. 83,85,98 मोरा IX. 50,85,87,89,90 माममय XII. 15 माससार IV. 17,21,24; XI, 2,7 मद्रः IX. 81 मस्त XII. 32 मिष्टपात VII. 20 मधित्रहार XIV. ५४ मुहद XVII. 41,42 मृत V. 3,5,9,11,22; VI. 45 47; XVI. 14,25,31,33,34,35,37 " मृग (स्थान) VII. 10 मेदसार IV. 17,25; XI. 3,8 मेदानिमार (correct word must be मेदास्थिसार् ) IV. 18 मोहेरस्य I. 20 यव IX. 77,94 gs XV. 2, XVIII. 8,9 यथा V. 1 TR IX. 15, XIII 5; XIV. 40,41, 42,47,55,57; XVIII 10 erefe VIII. 4 रक्षपुजा IX. 16 रक्षभूमि VI. 14.15; XIV. 35; XVI. , 22; XVIII, 23,38,71 रक्रथम X. 2,7; XI. 42 रहमगभ्यास XI. 41 रूखन VI. 6 रोधन VI. 2 रोपण XI. II रुधगोणितकथम X. 3,9

EUR VI. 1.6; VIII. 5.7.8; X. 12,

14; XVI. 25; XVIII, 16 स्रायन XVIII, 14 राव VI. 1 विभ्यपृक्ष XVIII. 84 लोहामुर I. 20 लैक्सिमापा III. 12 वरधान VII. 22 बहणे लग्न VI. 7 बहनिघात VII, 13 वंशलाग VIII. 7 वाक्यरृष्टिः VIII. ₄ वामदक्षिणलाग X, 14 विवास XVIII: 113 विज्ञान XVII. 56; XVIII. 2,3,4 यद V. 2; VI. 42; VIII. 28; XIII. 18: XVII. 4 ख V. 3,5,11 20; VI. 45 47; XVI. 24,27 युग्म V. 9; VII. 11 व्य (स्थान) VII, 10; XVI, 5,6,25, 26,39,40,41,42 43 बोजोघात VII, 13 व्यायाम XI. 68 च्यायामी III. 47 .: शकि III. 17,18,19,20; XVII, 9 ্, अशाणक ,III. 20 / , , अथ: III. 10 · अशक III! 20/ आसने III.' 17' कर्ष III. 19 क्षे III. 18 - : कातर III. 19 ्र चारण III. 17 चालनक VI. 5 ∘वाक्षे VI.5 , नाण III. 19 . -

धारणे VI.4 निस्सरणे III. 17; VI. 4 मेर III, 18 यद III, 18 रक्षणे III, 17; VI. 5 रचना III. 18 विज्ञान III, 18 गर्भग IX. 53 যাভি IX. 75 शित्तह XVII. 35 जिस्सो धातक VII. 20 विदःप्वैत्त्मासन VIII. 16 विरासन VIII, 19 श्वगण्ड XVII. 42 धन्यताल VIII. 2 ₩ XIV. 8,9,10,11,13,14,15,16, 17,18,10,20 24 VI. 25,48, VIII. 23; IX. 8, 16,18; XI, 41; X, 1,6,12,14; XII. I; XIII. 7,9,10; XVIII. धमकार VI, 27; VII, 4 थगनाथम X. 10 थमगुण VIII, 21 थमज IX, r श्रमखाग XVIII, 6o श्रमसह IV. 24 श्रीमालकम I. 27 भतिकि VIII. 4 श्वासंत्रेरणियाभ्याम X. 2 स्विप्रमा XVII. q शमकाङ VIII. 2 समस्यानर VIII. 12 समा XIII, 25,26,27,28,29,30,31

गरेयदार IV. 30

संस्कृत III. 12 विता VIII. 54; XII. 18 सिंह V. 3,5,9,11,17,20; VI. 45,47; VII. rr; XVI. o सिंहस्थान VII. 10 सिंहासन VIII. 17 क्रथम III, 15,48 सैन्धवं IX, 43,48 सोपनरी X. 10 सोपानरोहण XI, 30 सोप्रवर्ग VI. 3 ख्टभत्राण X, 18; XI, 11 स्वन्धसार VI. 10 स्वन्धस्थान VI, 12; VII, 8 स्कन्धस्कोदनधात VII. 16 स्तम्भश्रम X, 2,21 स्तम्भश्रमणिका X. 8 स्तम्भाधिरोहण X, 16 स्थान VIII. 10,11; XVI, 21; XVIII. 11 चन्नत XVIII. II चत XVIII. 11 नील XVI. 24,28; XVIII. 11 सम XVI, 21; XVIII, 11,12 स्थानक VI. 1; VIII. 11,12,16; XVIII, 15,16 स्थापितधमः X. 2 मान VIII. 53; IX. 34,38,40 स्वराधम IX, 14 खाजसम्थान IX, o दरीनदी IX. 43,44 दलधारणलाग VIII. 8 रम्नकेशक XIII. 11,23

R IX. 43,47; XII. 32